

فکشن ہاؤس کا کتابی سلسلہ (23)

سے ماہی  
میارخ

---

ایڈیٹر: ڈاکٹر مبارک علی

---

فِکشن ہاؤس

18-مزگ روڈ لاہور



فون: 7249218-7237430

E-mail: FictionHouse2004@hotmail.com

# محلہ ”تاریخ“ کی سال میں چار اشاعتیں ہوں گی

## خط و کتابت (برائے مصاہین)

بلاک 1، اپارٹمنٹ ایف۔ برج کالونی، لاہور کینٹ

فون: 6665997

ایمیل: lena@brain.net.pk

## خط و کتابت (برائے سرکاریشن)

پبلیشرز ۔ فکشن ہاؤس

18-مزگ روڈ، لاہور

فون 7249218-7237430

قیمت فی شمارہ 100 روپے

سالانہ 400 روپے

قیمت مجلد شمارہ 150 روپے

2000 روپے (سالانہ معہڈا کے خرچ)

رقم بذریعہ بنک ڈرافٹ بنا م فکشن ہاؤس لاہور، پاکستان

ظہور احمد خاں اہتمام

فکشن کپوزنگ اینڈ گرافس، لاہور کپوزنگ

حاجی حنیف پٹریز لاہور پٹریز

سرور ق عباس

تاریخ اشاعت اکتوبر 2004ء

# فہرست

## مضمائیں

۷ سید سکندر مہدی ہر کراچی: مہاجرت، ملٹی کلچر لام اور شہر امن کی تلاش

۳۵ ڈاکٹر مبارک علی ☆ کلچر اور سماجی تبدیلی

۵۰ غافر شہزاد ☆ مزارات: تعمیر و توسعہ کے دیگر محکمات

۵۹ پانی کرا طاہر کامران ☆ کلچر، نیشنلزم اور کمیوں سیاست

۸۴ اشغال سلیم مرزا ☆ نوآبادیاتی نظام: چند معروضات

قبل از نوآبادیاتی دور کے ہندوستان پر مارکس کے خیالات: ایک جائزہ ہر بخش کھیا

۱۱۶ ☆ ہندوستان میں برطانوی استعمار کی سیاسی حکمت عملی

۱۳۵ ڈاکٹر سید جعفر احمد ☆ کولونیل ازم اور تعمیرات

۱۴۶ پروفیسر ریاض صدیقی ☆ وادی سندھ کی تہذیب: ہندوستان میں نئی دریافتیں

## تحقیق کے نئے زاویے

۱۵۹ ڈاکٹر مبارک علی ☆ تاریخ نویسی

۱۷۱ ڈاکٹر مبارک علی ☆ وادی سندھ کی تہذیب: ہندوستان میں نئی دریافتیں

|     |                 |                                     |
|-----|-----------------|-------------------------------------|
| 175 | ڈاکٹر مبارک علی | ☆ سومنا تھا کامندر اور تاریخی تشكیل |
| 182 | ڈاکٹر مبارک علی | ☆ ممندر، سیاست اور مذہب             |

### نقطہ نظر

|     |          |                        |
|-----|----------|------------------------|
| 189 | زمان خان | ☆ پن چندر سے ایک گفتگو |
|-----|----------|------------------------|

تاریخ کے بنیادی مآخذ

اقبال نامہ، چہانگیری

مصنف: میرزا محمد عرف معمتمد خاں

مترجم: محمد ذکریا

# مختامین

# کراچی: مہاجرت، ملٹی کلچر لزم اور شہر امن کی تلاش

سید سکندر مہدی / ترجمہ: احتل حسن اور کشور سلام

دنیا بھر کے تقریباً بھی بڑے شہر بدانی کی وجہ سے جانے جاتے ہیں۔ وہ حقیقت ان میں سے کسی بھی شہر کو خطہ امن نہیں کہا جاسکتا۔ یہ سب میدان کارزار ہیں جہاں مختلف سیاسی، معاشری، معاشرتی اور کلچرل قوتوں اور نظریات اپنی بالادستی اور اہم مقام حاصل کرنے کے لئے نہ بند آزمائتی ہیں۔ مزید برآں یہ وہ سماجی اور جغرافیائی یونٹ ہیں، جہاں ہارلم (Harlem) پروان چڑھتے ہیں اور جہاں مانیا تو تم ایک دوسرے سے برس پیکار رہتی ہیں، یا کھر طاقت اور حکومت کے سرچشمہ اداروں کو چیلنج کرتی ہیں اور جہاں عوامی طاقت مجبوری کی علامت بن کر رہ جاتی ہے۔ دراصل تنازعات کی شدت اور حدت کی وجہ سے یہ بڑے شہر عموماً خاموش، جاگتے اور کھولتے ہوئے آتش فشاں کا مرکز بن جاتے ہیں، لیکن پھر بھی یہ شہر لوگوں کو اپنی طرف کھینچنے کی بھرپور صلاحیت رکھتے ہیں۔ حقیقت ہبھر حال یہی ہے کہ ان بڑے شہروں میں تنازعات کی شدت اور نوعیت خواہ کچھ بھی ہو، عوام الناس احساس محرومی اور حد بندیوں میں جس حد تک بھی گرفتار کیوں نہ ہوں، ان شہروں میں تشدد کتنا ہی کیوں نہ ہو اور یہ معاشرے میں چیلٹی بے حصی اور بیگانگی کا بھرپور مظہر کیوں نہ ہوں، یہ بڑے بڑے شہر لوگوں کو ورغلاتے اور اپنی طرف متوجہ کرتے رہتے ہیں۔ ملک کے تمام حصوں اور اکثر بیرون ملک سے لوگوں کے ہجوم اس امید کے ساتھ ان شہروں کا رخ کرتے ہیں کہ بڑے شہروں کے وسیع اور بہتر موقوع ان کے منتظر ہیں۔ ہجرت کے پیچیدہ اور کٹھن راستے اکثر مہاجرین کو قانونی اور غیر قانونی ذرائع استعمال کرنے پر اکساتے ہیں اور اپنی سرحدوں پر لے آتے ہیں۔ ان میں سے اکثر برسوں کے رستے ہوئے تنازعات کا شکار ہو جاتے ہیں اور کئی نئے

آنے والے مزید نئے تاز عات کا باعث بنتے ہیں۔

درحقیقت ان تاز عات سے فارمکن نہیں۔ شہر جتنے بڑے ہوں، مسائل اتنے ہی بڑے ہوتے ہیں۔ بہر حال، بڑے شہروں میں جو بھی اور جتنے بھی تاز عات ہوں، یہ شہر بدامنی اور تاز عات نہیں چاہتے۔ گلوبالائزیشن کے اس دور میں، خصوصاً سیاسی اور معاشی احکام کی خواہش کی جاتی ہے اور اسلام کی دوڑ، تشدد کے نئے طریقے، اسلام کی (حکلی) عام نمائش، مختلف گروپوں کے درمیان جنگ و جدل، مختلف سطحوں پر تشدد اور آئئے دن کے ہنگاموں کو حال اور مستقبل کے لئے بہت اچھا نہیں سمجھا جاتا۔ اس لحاظ سے بڑے شہروں کا انتظام governance یا ریاستوں کے انتظام governance کی طرح گلوبل اور علاقائی سیاسی، معاشی اور کلچرل ڈسکورس discourse کا مرکز بن گئے ہیں۔

گزرتے وقت کے ساتھ یہ بات اب شدت سے محسوس کی جا رہی ہے کہ شہروں کو اور ریاستوں کو بولقومنی diversity کا خیر مقدم کرنا چاہیے۔ نہیں پناہ گزین اور اقلیتوں کو تسلیم کرنا چاہیے، ان کو تحفظ فراہم کرنا چاہیے، مختلف ثقافتوں کے فروغ کے لئے خلوص دل اور نیک نیت سے جہوری طرز پر معاشرے کی تشكیل کا اعادہ کرنا چاہیے۔ ایک ایسے معاشرے کی تشكیل جو پر امن کلچر کا ایمن ہو اور جہاں مختلف الخیال، مختلف زبانوں اور مذاہب کے لوگ ساتھ رہ سکیں اور ہم آہنگ ہو سکیں۔ یہ احساس بھی بڑھتا جا رہا ہے کہ اختلافات کی خوبصورتی اور (پھیلاؤ) کو سراہتے ہوئے ایک ایسے معاشرے کی تشكیل کرنی چاہیے جہاں مختلف تہذیبوں کے رنگ موجود ہوں، بجائے اس کے کہ ایک بے رنگ، رو بروٹ معاشرے کو اہنی ہاتھوں اور اہنی پالیسیوں کے ذریعہ کھڑا کر دیا جائے۔ یہ احساس بھی بڑھتا جا رہا ہے کہ مہاجرین اور اقلیتوں کے انضام کو فروغ دیا جائے تاکہ وہ معاشرے کے دوسرے افراد کے ساتھ بھی خوشی، پیار و محبت اور امن و آتشی کے ساتھ زندگی بسر کر سکیں۔ اخقریہ احساس اب شدت پار ہا ہے کہ معاشرے میں اور بڑے شہروں میں آپس کی دوستی اور امن کو پروان چڑھانا چاہیے۔ دوسری زبانوں اور نسل اور مذاہب کے لوگوں کو غیر انجینی قرار دینے کے رجحان کو بتدریج رد یا موقوف کیا جانا چاہیے۔ ان کے ساتھ امتیازی سلوک ختم ہونا چاہیے اور ایک ساتھ رہنے کے جذبے اور ایک ہی خاندان کی طرح زندگی گزارنے کے جذبے کو فروغ دینا چاہیے۔

یہ بھی اپنی جگہ تھی ہے اور اکثر ایسا ہوتا بھی ہے کہ تقریباً تمام بڑے شہروں میں power politics کا راجح ہوتا ہے اور شہروں کے باسی گوناگون جبرا، ناقابل مزاجمت لائیج، ناگزیر پابندی اور ہر قسم کی خود غرضی کی وجہ سے امن اور بھائی چارے کی آواز پر بلیک نہیں کہہ سکتے، اور انکے نظری، تھبب اور تشدد کے کلچر کے فروع کا باعث بنتے ہیں۔ چونکہ کسی بھی معاشرے کے سب سے کمزور اور مغلس طبقے، مہاجرین اور اقلیت کے لوگ ہی ہوتے ہیں (ایسے لوگ جو پہلے ہی بدترین حالات کا شکار ہیں) انہیں مسلسل پر بیشان اور ہر اس کیا جاتا ہے اور ظلم و ستم کا نشانہ بنایا جاتا ہے۔ دراصل بڑے شہروں میں ایسے حلقوں بہت طاقتور ہوتے ہیں، جنہیں تشدد اور بد امنی سے براہ راست فائدہ پہنچتا ہے۔ وہ تشدد کے ذریعہ نت نے مراعات اور فائدے حاصل کرتے ہیں۔ یہ بہت طاقتور ہوتے ہیں۔ اس لئے بڑے شہروں کو پر امن شہر میں تبدیل کرنا آسان نہیں۔ یہ کام یقیناً بہت دشوار ہے لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ اس دنیا میں کچھوایسے شہر بھی ہیں جو نیویارک، لاگوس، ممبئی اور کراچی سے زیادہ پر امن اور پر سکون ہیں۔ ہم یہاں جنیوا، اسٹاک ہام، اولسو، وی آتاون گیرہ کی مثال دے سکتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ آخر کراچی، نیویارک یا لاگوس ہی کیوں بنے اور جنیوا، اسٹاک ہام یا وی آتا کیوں نہ بنے، یہ سوال اہم ہے اس لئے کہ اگر ریاستیں پر امن ہوں اور شہر پر امن ہوں تو پھر عوامی ترقی اور خوشحالی ممکن ہے۔

ایک پر امن شہر کی خواہش، بلکہ ایک بڑے پر امن شہر کی خواہش کسی ناممکن کے حصول کی خواہش نہیں۔ یہ ممکن ہے۔ اگر مستقل مزاجی کے ساتھ اور انگلن کے ساتھ بھر پور جدوجہد کی جائے تو کسی شہر کا ایک پر امن شہر میں تبدیل ہونا ممکن ہو سکتا ہے۔ لیکن یہ اس وقت ممکن ہو گا جب شہر کے تمام افراد کے لئے یہاں موقوع فرماہم کئے جائیں۔ ریاستی اور حکومتی اداروں کو پابند کیا جائے کہ وہ عوام دوست ہوں اور بلا کسی تخصیص تمام لوگوں کی خدمت کریں اور ایک دوستانہ ماحول میں، شہر کے معاملات میں آبادی کے تمام طبقوں کی شمولیت کو یقینی بنایا جائے، مہاجرین اور اقلیتوں کے وجود کو تسلیم کیا جائے اور انہیں شہر کی سماجی، ثقافتی اور معاشرتی سرگرمیوں میں اپنا بھر پور کردار ادا کرنے کی اجازت دی جائے اور ملٹی کلچرل ازم، رواداری اور harmony کی ترقی میں نمایاں حصہ دیا جائے۔

اس سیاق و سبق میں، شہر کراچی کے موجودہ رجحانات کا مطالعہ وقت کی ایک اہم ضرورت

ہے، شہر کا پی ڈیڑھ کروڑ کی آبادی کا شہر ہے۔ یہ مہاجریوں کا شہر ہے جہاں نسلی، فرقہ دارانہ، سیاسی اور معاشری تشدد کی بہتات ہے اور جہاں مانیا گردوں کا راجح ہے۔ یہ وہ شہر ہے جہاں ریاستی اور حکومتی ادارے زیادہ طاقتور نہیں ہیں یا پھر وہ ان گروپوں کو کچلنے کے لئے آمادہ نہیں ہیں یا پھر وہ اتنے غیر جانبدار نہیں ہیں کہ آتش فشاں کے دہانے پر بیٹھے ہوئے اس شہر کے لمحے ہوئے مسائل سے بجا طور پر مضبوطی اور ثابت قدی سے نہ سکیں۔

اس کے باوجود وہ شہر کا پی ڈیڑھ کروڑ اس شہر میں تبدیل کرنے کی ضرورت کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ اس بات کی اشد ضرورت ہے۔ ایک پر امن کراچی درحقیقت پاکستان کی قلاں و بہبود، ترقی اور اس کے مستقبل کے لئے ضروری ہے۔ اسی طرح پاکستان سے متصل ریاستوں کا مستقبل اور جنوبی ایشیا، وسط ایشیا اور مغربی ایشیا کا مستقبل بھی کسی نہ کسی طور پر امن کراچی کے ساتھ وابستہ ہے۔

اس تناقض میں یہ اندازہ لگانا بھی ضروری ہے کہ مختلف فرقے اور گروہ اور قومیتیں جو اس شہر میں آباد ہیں، کس حد تک بدامنی کا ذمہ دار ہیں؟ اس سے متعلقہ یہ سوال بھی پوچھا جا سکتا ہے کہ کیا یہ ممکن ہے کہ آپ ایک ایسے شہر کو، جہاں مختلف نسلوں کے لوگ آباد ہوں، جہاں مختلف زبانیں بولی جاتی ہوں، جہاں مختلف مذاہب اور فرقوں کے لوگ ہوں، جہاں مہاجرین کی کثیر تعداد ہو اور جہاں لاکھوں افراد ہر سال تقریباً مستقل قیام کے لئے آتے ہوں، اسے امن کا شہر بنایا جاسکے۔

اس مقالے کا مقصد ان تمام اور دوسرے متعلقہ متعلقہ مسئلتوں پر بحث کرنا ہے۔ اسے دو حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ پہلا حصہ کراچی کے ارتقاء اور شہر کی آبادی کے بارے میں ہے اور دوسرا شہر میں پھیلتی ہوئی بدامنی سے متعلق ہے۔ اختتامی حصہ مختلف برادریوں کے رہن ہمین اور وضع قلعی بیان کرتا ہے اور ان اقدامات کی طرف اشارہ کرتا ہے جو لٹی لٹپڑی ازام، موافقت اور امن کی خاطر اختیار کئے جاسکتے ہیں۔ یہ مقالہ بنیادی طور پر یہ تجویز کرتا ہے کہ تشدد اور بدامنی کی اصل وجہ ان لوگوں کے درمیان دشمنی نہیں ہے جو مختلف دوسرے میں دوسرے علاقوں اور ملکوں سے آئے ہیں بلکہ حکومتی بدانستہ ای، نا انسانی اور بعض حلقوں کے وہ سمجھے بوجھے اقدامات ہیں جو لوگوں کو آپس میں ملنے جلنے اور ایک طاقتور اکائی میں تبدیل کرنے کے خواہ شند نہیں۔

اس سلسلے میں ایک بنیادی بات تو یہ کہی جاسکتی ہے کہ کراچی ہمیشہ سے مہاجریوں کا شہر رہا ہے درحقیقت اسے مہاجریوں نے ہی آباد کیا۔ ۲۸۷۴ء کے زمانے میں دریائے حب کا

جہاں کھڑک بندر کے نام سے ایک بندرگاہ موجود تھا، شدید بارشوں کی وجہ سے ناقابل استعمال ہو گیا تھا۔ اس لئے یہاں کے ہندو تاجر دوسری بندرگاہ تلاش کر رہے تھے اور ۱۸۷۹ء میں انہوں نے کھڑک بندر سے ۱۸ میل دور مشرق کی جانب، کراچی کے ساحل کو منتخب کیا اور اس کے قرب وجہاں میں ایک قصبہ آباد کیا۔ (۱)

یہ قصبہ جو بعد میں ”کراچی“ کے نام سے مشہور ہوا، بہت تیزی سے آباد ہوا۔ ۱۸۷۵ء تک یہ میکھن ایک بخوبی میں کاٹکھا تھا۔ ۱۸۷۰ء تک اس کا شہری علاقہ بڑھ کر ۱۱۳۰ اسکو اڑکلو میٹر تک پھیل گیا۔ ایک صدی بعد، ۱۸۷۱ء میں اس کا شہری رقبہ ۲۸۹ کلومیٹر ہو چکا تھا اور ۱۸۷۳ء کے ماہر پلان کے مطابق، کراچی کا شہری رقبہ ۳۲۹ کلومیٹر ہو چکا تھا۔ تقریباً ۱۳۰ اسال بعد، ۱۸۸۸ء میں کراچی ڈیوپمنٹ پلان نے اس کا رقبہ ۳۵۲۰ کلومیٹر مقرر کیا۔ کراچی کے شہری علاقوں کا تام ممکنہ سمتوں تک پھیلا دہنوز جاری ہے اور موجودہ اعداد و شمار کے مطابق، شہر کا پھیلا دہنوز ۲۷۸۰ میٹر فی سال کے حساب سے ہے۔ یہ شہر مستقل پھیل رہا ہے (۲) اور اس کے پھیلا دہنوز کی وسعت نے متصل علاقوں میں آباد لوگوں کو مجبور کر دیا ہے کہ وہ کہیں اور آباد کاری کریں یا پھر کراچی کی بڑھتی ہوئی آبادی کا حصہ بننے جائیں۔

گزرتے سالوں کے ساتھ، کراچی کی آبادی میں جرأت انگیز تبدیلیاں واقع ہوئیں ہیں۔ ۱۸۵۶ء کی پہلی مردم شماری کے مطابق، کراچی کی آبادی ۵۲،۸۷۹ تھی جو ۱۸۸۱ء کی تیسرا مردم شماری تک ۳۵۲۰ تھے ہو گئی۔ یہ سال ۱۹۰۱ء میں بڑھ کر ۲۲۸۳۱ تھی جو ۱۹۱۱ء میں ۱۹۲۱ء کی ۱۵۱۹۰۳ میں ۱۹۳۱ء کی ۲۱۲۸۸۳ میں اور ۱۹۴۱ء کی ۲۶۵۵۲۵ میں ۱۹۴۷ء میں اور ۱۹۵۲ء کی ۳۵۹۳۹۲ تک بڑھ گئی۔ (۳) کراچی کا تیزی سے ارتقاء اور ایک تجارتی اور کاروباری مرکز کی حیثیت سے ابھرنا غیر منتفع ہندوستان کے مختلف تجارتی افراد اور مزدوروں کو اپنی طرف متوجہ کرنے کا بڑی حد تک سبب بنا۔

۱۹۴۷ء میں ایک آزاد ریاست کی حیثیت سے پاکستان کے قیام کے فوراً بعد شہر کی آبادی میں بنیادی تبدیلیاں ہوئیں۔ اس وقت شہر چھوٹا، صاف ستر اور خوبصورت ہوا کرتا تھا۔ اس شہر کا اپنا کچھ تھا۔ اس کی سحر انگیزیاں تھیں۔ لیکن آزادی کے بعد یہ شہر فسادات کی زد میں آگیا۔ پھر ہندو اور سکھ آبادی کا خروج عمل میں آیا اور ہندوستان کے مختلف علاقوں سے مہاجریوں کی آمد شروع ہوئی۔ ۱۹۵۱ء تک آبادی کا گراف ۲۰۰۰۰۰ مہاجرین کی آمد کی وجہ سے ۱۰۰۰۰۰ تک جا پہنچا۔ یہ

بات نوٹ کرنے کی ہے کہ ۱۹۳۷ء کی تقسیم کے وقت شہر کراچی کی سندھی آبادی ۲۱،۲۰۰ فیصد تھی، جبکہ اردو اور ہندی بولنے والوں کی تعداد ۳۲،۶۰۰ فیصد تھی۔ اس کے علاوہ یہاں کچھ بلوچی، پنجابی، سکھراتی، کوچی، براہوی اور مرathi بولنے والے بھی تھے۔ ۱۹۵۱ء تک سندھی آبادی کم ہو کر فقط ۸،۶۰۰ فیصد رہ گئی اور اردو بولنے والے مہاجرین کی تعداد بڑھ کر ۵۰،۰۰۰ فیصد ہو گئی۔ علاوہ ازیں، ۱۹۳۷ء میں شہر کی ہندو آبادی ۱۵ فیصد تھی اور مسلمانوں کی تعداد ۳۷،۰۰۰ فیصد۔ ۱۹۵۱ء تک، ہندو آبادی کم ہو کر ۲،۰۰۰ فیصد رہ گئی اور مسلمانوں کی تعداد بڑھ کر ۹۶،۰۰۰ فیصد ہو گئی۔ عیسائیوں کی تعداد ۱۰،۰۰۰ فیصد سے گھٹ کر ۱۹۵۱ء تک ۷،۰۰۰ فیصد ہو گئی اور پارسیوں کی تعداد ۳،۰۰۰ فیصد سے کم ہو کر ۰،۰۰۰ فیصد ہو گئی۔ (۲)

اس طرح ۱۹۵۱ء تک کراچی کا مزاج اور ہیئت مکمل طور پر بدل چکا تھا۔ اب یہ چھوٹا، صاف سترہ، نیس، برتاؤی اور سندھی طرز کا شہر نہیں تھا۔ انگریز جا چکے تھے اور آبادی کا سب سے بڑا حصہ یعنی ہندو ترک وطن کر چکے تھے اور یہ چھوٹا سا پر سکون نا دوں اب بڑھتی ہوئی آبادی کا ایک بے ہنگامہ ہجوم بن چکا تھا۔ اس کے بعد پسند اور آزاد خدو خال بذریعہ نور ہوتے چارے تھے۔ ہندوستانی مہاجرین کے اعلیٰ تہذیب کے دعوؤں اور اسلام سے سیاسی و فاداری نے پورے شہر کو اپنے قبضے میں لے بکھا تھا اور نئے آنے والوں مہاجرین نے شہر پر اپنی گرفت مضبوط کر لی تھی۔ دارالخلافہ منتخب ہونے کے بعد کراچی میں مہاجرین کی سیاسی اور اجتماعی قوت مزید بڑھ گئی تھی (۵) ان کی قوت میں مزید اضافہ اس وقت ہوا جب کراچی ایک سیاسی، صنعتی، تجارتی مرکز کے طور پر ابھر اور ان مہاجرین کو بے شمار رعایات حاصل ہوئیں۔ مزید برآں ان کی مادری زبان ”اردو“ کو نئے ملک کی سرکاری زبان کا درجہ دیا گیا۔

تحریک پاکستان کی یادوں سے مخمور، یہ اردو بولنے والے، جب ہندوستان سے پاکستان پہنچنے تو یہ بھول گئے کہ عظیم سندھ نے انہیں پناہ دی تھی، وہ اپنے آپ کو پاکستان کا ناخدا سمجھنے لگے اور دعوی کرنے لگے کہ حکومتی اور ملکی انتظام میں ان کی بہت اہمیت اور عمل دخل ہے۔ انہوں نے اپنے آپ کو ایک ”نئے مسیح“ کے طور پر متعارف کرایا۔ وہ طاقت کا مزہ چکھے چکے تھے اور اب ان کی کوش تھی کہ کراچی کے ذریعے پورے ملک کا کنٹرول ہاتھوں میں لیا جاسکے۔ انہوں نے اسے اپنا حق سمجھا اور پہلیں سوچا کہ پاکستان کی روایتی، مقامی اور سیاسی قوتوں میں جو زمینداروں، چاکرداروں،

قبائلی سرداروں، ابھرتے ہوئے فوجی ٹولوں، بیورو کریمی کے کرتا ہر تا اور سیاسی گروہوں پر مشتمل تھیں، وہ پاکستان کے نام پر بھی اس قسم کی اقتدار کی منتقلی کو برداشت نہیں کریں گی، وہ مزاحمت کریں گی اور وقت آنے پر بھرپور اور بھی کریں گی۔ ایسا ہی ہوا اور سب سے پہلے مقامی سندھیوں اور مہاجر ووں کے درمیان فاصلے بڑھانے کی کوشش کی گئی۔ مقامی سندھی جو اپنے ہی صوبے میں تقریباً بے اختیار کر دیئے گئے تھے، ان کی اپنی بہت ساری جائز شکایتیں تھیں، انہیں باور کرایا گیا کہ ان کی ساری پریشانیاں ہندوستان سے آنے والے اور اردو بولنے والے مہاجر ووں کی وجہ سے ہیں۔ اس کے بعد پنجابیوں اور پختانوں کی بالعموم سندھ میں اور بالخصوص سندھ کے شہری علاقوں پہشوں کراچی میں آباد کاری کے لئے مختلف طریقے اپنائے گئے۔ (۲) اس طرح ہندوستانی مہاجر ووں کی سیاسی قوت پر ضرب لگانے کی کوشش کی گئی۔ اس سلسلے میں، ایوب خان کے آمرانہ دور حکومت میں پنجاب اور NWFP سے پنجابیوں اور پختانوں کی بڑے پیانے پر کراچی میں آمد کو ممکن بنایا گیا۔ یہ سلسلہ اب بھی اسی طرح جاری ہے۔

پاکستان کے پہلے دس سالہ دور (۱۹۴۷ء-۱۹۵۷ء) میں، کراچی بہر صورت سیاسی اور معاشری سرگرمیوں کا مرکز تھا اور جمہوری سرگرمیوں کی نشوونما کی بنیاد بھی۔ یہ بانی پاکستان، قائدِ اعظم، محمد علی جناح کا شہر تھا اور ان کی انتہائی محترم بہن فاطمہ جناح کا بھی۔ فاطمہ جناح، پاکستان میں جمہوریت کی تحریک کی روح رواں تھیں اور وہ ایوب خان کی فوجی حکومت کے خلاف جدوجہد میں شریک تھیں۔ کراچی کے باشندے جو محمد علی جناح اور فاطمہ جناح دونوں لیڈروں سے بہت محبت کرتے تھے، ایوب خان کی فوجی حکومت کے خلاف نبرد آزماتھے اور جناح کے جدت پسند، سیکولر اور آزاد پاکستان اور کراچی کے حقوق کی جگل لڑ رہے تھے۔ ان کے خلاف، ایوب نے ریاستی قوت کا بھرپور استعمال کیا۔ انہیں مختلف طریقوں سے حراساں کرنے کی کوشش کی گئی۔ روشنیوں کے شہر کراچی کو بے نور کرنے کی پالیسیاں اپنائی گئیں اور بڑھتی ہوئی آبادی کے اس شہر میں سیاسی، نسلی، فرقہ دار اور تازعات کے تجھ بوجے گئے۔ مہاجر ووں کے خلاف ایتیازی پالیسیاں مرتب کی گئیں۔ مزید برآں پنجاب اور NWFP سے پنجابیوں اور پختانوں کی کراچی آمد کی سرکاری اور غیر سرکاری سطح پر حوصلہ افزائی کی گئی۔

اس کے علاوہ، ایوب خان کے دور حکومت میں بزر انتقلاب کی جدید ٹیکنالوژی بھی متعارف

کرائی گئی جس کے نتیجے میں کسانوں، کاشتکاروں اور چھوٹے زمینداروں نے پنجاب سے کراچی کی جانب ہجرت کی۔ دراصل ایوب خان نے ملک کی صنعتی ترقی کے لئے بے شمار اقدامات بھی کئے۔ چونکہ کراچی ایک ساحلی شہر تھا، یہ ہر طور ملک کا اقتصادی مرکز بھی تھا اور بہت حد تک مادرن اور ترقی یافتہ بھی۔ اس لئے سب سے زیادہ صنعتی ترقی کراچی میں ہی ہوئی۔ نتیجًا احتصال شدہ کاشتکاروں اور دوسرے افراد جو نوکریوں اور پناہ کی تلاش میں تھے۔ انہوں نے کراچی کا رخ کیا۔ ۱۹۵۸ء میں کوئٹہ پیرا ج کی لوڑ انڈس ڈیلٹا پر Commissioning کے بعد، پانی کی کمی کے باعث ڈیلٹا کا علاقہ ۱۳۵۰۰ اسکوائر سے سکڑ کر ۱۲۵۰۰ اسکوائر تک ہو گیا۔ اس سے دیہاتوں میں رہنے والے بہت سارے لوگ جن میں زیادہ مچھیرے تھے، پینے کے پانی سے بھی محروم ہو گئے۔ ان کی بڑی تعداد نے کراچی کی طرف ہجرت کی اور کراچی میں فیش انڈسٹری کے ارتقاء کا اہتمام کیا۔ (۷) جیسے جیسے کراچی میں فیش انڈسٹری پروان چڑھتی گئی، کراچی پاکستان کے مختلف ساحلی اور سمندری علاقوں کے مچھیروں کی توجہ کا مرکز بننا چلا گیا اور اس طرح مختلف علاقوں سے آئے ہوئے مچھیرے کراچی میں آباد ہوئے۔

اسی دوران NWFP سے پٹھانوں کی بہت بڑی تعداد نے کراچی ہجرت کی۔ ممتاز محقق عارف حسن نے پٹھانوں کی کراچی ہجرت پر تبصرہ کرتے ہوئے اس رائے کا اظہار کیا ہے کہ دراصل پٹھانوں کی ہجرت کے پس پرده وہ فوجی لیڈر تھے جن کا تعلق صوبہ سرحد سے تھا اور انہوں نے اس سلسلے میں پٹھانوں کی سرپرستی کی۔ عارف حسن نے مزید کہتے ہیں کہ ان پٹھانوں نے سخت محنت اور رابطوں کے ذریعے کراچی کی ٹرانسپورٹ اور تعمیراتی سرگرمیوں پر غلبہ پالیا اور یوں یہاں کے مقامی لوگوں کی جگہ لے لی۔ انہوں نے کراچی پولیس میں اہم عہدے بھی حاصل کئے اور بڑی تعداد میں پورٹ (بندرگاہ) اور صنعتی مزدوری کی حیثیت سے مختلف جگہوں پر بھرتی ہوتے گے۔ (۸) ۱۹۶۱ء اور ۱۹۶۷ء کے دوران کراچی کی آبادی کی ۲۰۲۲ ملین سے بڑھ کر ۲۰۶۳ ملین ہو گئی۔ آبادی میں یہ اضافہ بہت حد تک پاکستان کے دوسرے علاقوں سے کراچی آنے والے لوگوں کی وجہ سے ہوا۔ ۱۹۷۱ء میں پاکستان کی تقسیم کے بعد، گز شتہ ۳۲ سالوں کے دوران صوبہ سرحد، جنوبی پنجاب، دہبی سندھ اور بلوچستان سے مختلف علاقوں، قبائلی اور شمالی علاقوں سے کراچی کی جانب ہجرت جاری رہی۔ گزرتے سالوں کے ساتھ کراچی کے رقبہ اور مہاجرین migrants کی تعداد میں

تھے۔ وہ پاکستان آئے تھے اور پاکستان کے ٹوٹنے کے بعد اور بنگلہ دیش بن جانے کے بعد، سابقہ مغربی پاکستان جانا چاہتے تھے اور وہیں آباد ہونا چاہتے تھے کیونکہ اب یہی پاکستان تھا۔ اس ہجرت کے لئے وہ ریڈ کراس کی سفری سہوٹیں یا پھر انڈیا، نیپال یا برما کے راستوں پاکستان آنے کی صعوبتیں برداشت کرنے کو آمادہ تھے۔ یہ لوگ عموماً بھاری کے نام سے جانے جاتے ہیں۔ اس طرح سابق مغربی پاکستان میں بہت سارے بنگالی آباد تھے۔ ان میں سے بہت ساروں نے بنگلہ دیش کا رخ کیا لیکن ایک بڑی تعداد نے پاکستان میں رہنا بھی پسند کیا۔ یہ لوگ تھے جن کے بیہاں پر ازدواجی تعلقات تھے یا وہ تجارت کرتے تھے۔ انہوں نے جائیداد خریدی تھی اور مکانات تعمیر کر لیئے تھے۔ یہ بنگالی زیادہ تر کراچی میں رہتے تھے اور پھر وہ جو اسلام آباد، لاہور، پشاور اور دوسرے علاقوں میں آباد تھے۔ انہوں نے بھی کراچی کا رخ کیا۔

مزید برآں، بنگلہ دیش میں سابقہ جنگ کے اثرات اور پیچھا کرتے ہوئے سیاسی اور بھراں اور نے بہت سارے بنگالیوں کو اکسایا کہ وہ قانونی اور غیر قانونی طریقوں سے پاکستان ہجرت کر جائیں۔ پاکستان میں، ان میں سے بیشتر افراد کا آخری پڑاود کراچی تھا۔ معتدل آب و ہوا، معاشی پناہ گاہ اور بندرگاہ ہونے کی وجہ سے پہلے ہی بڑی تعداد میں بنگالی اس شہر میں آباد تھے اور وہ

نئے آنے والے بنگالیوں کے لئے سہارا بھی بنے۔ اس شہر میں بحیثیت گھر یا ملازم میں کام کرنے اور معمولی درجے کے کاروبار کی شروعات میں ان غیر تربیت یافتہ افراد کو روزگار کے موقع بھی نہیں آسانی سے فراہم ہوئے۔ ان کے لئے کراچی شہر ہی قیتاً بہت پرکشش تھا، گلف اور تیل برآمد کرنے والے عرب ممالک میں قدم جانے اور روزگار حاصل کرنے کے لئے کراچی ایک حفاظت گز رگا بھی تھا اور کراچی کے راستے وہاں قسمت آزمائی کا موجب بھی۔ اپنی طرف کھینچنے کے لئے کراچی کی یہ اضافی خصوصیت تھی۔ اس طرح، گزرتے ہوئے وقت کے ساتھ ساتھ قانونی اور غیر قانونی طریقوں سے، بگلہ دلیش سے کراچی آنے والوں اور یہاں آباد ہونے والوں کی تعداد میں مستقل اضافہ ہوتا گیا۔

بالکل اسی طرح، گزرتے سالوں کے ساتھ، ایران، عراق، برماء، سری لنکا اور ہندوستانی مسلمانوں کے علاوہ سوڈان اور سو مالیہ کے باشندے بھی جعلی کاغذات کے ذریعے شہر میں داخل ہو گئے اور یہاں تقریباً مستقل سکونت اختیار کر لی۔ اسی طرح، وسط ایشیا کے ممالک اور روی فیڈریشن کے تارکین وطن نے بھی کراچی کا رخ کیا۔ لیکن ان کی تعداد بہت زیادہ کبھی نہ رہی۔ ان کے مقابلے میں کراچی میں، افغانیوں کی تعداد میں بذریعہ اضافہ ہوتا چلا گیا۔ ۱۹۹۱ء کی ایک حکومتی رپورٹ کے مطابق پاکستان میں غیر تارکین وطن کی تعداد ۵۲ میلین تھی۔ ان میں ۲۲۶۶۲۳ کراچی میں آباد تھے۔ (۹)

ان تمام غیر قانونی تارکین وطن میں بگلہ دلیشی عورتوں کی نمایاں تعداد بھی موجود تھی جو اس گنگ کے ذریعے پاکستان اور خصوصاً کراچی لائی گئیں۔ پاکستان کے مشہور و کیل اور سو شل ورکر، ضیاء اعوان ایڈ و کیٹ اور ان کے وکاء کی ٹیم نے ان کی این جی او

Lawyers for Human Rights and Legal Aid (LHRLA) کی جانب سے اس سلسلے میں کئی رپورٹیں شائع کی ہیں۔ ان میں سے ایک رپورٹ کے مطابق، سال ۱۹۹۱ء سے ۱۹۹۳ء تک تقریباً دو لاکھ بگلہ دلیشی عورتیں اس مگل کر کے پاکستان لائی گئیں۔ ان میں سے ۴۰۰۰ عورتیں جیلوں میں تھیں۔ اس رپورٹ کے مطابق ۱۰۰ سے ۱۵۰ عورتیں روزانہ بگلہ دلیش سے پاکستان اس مگل کی جاتی ہیں۔ (۱۰) LHRLA (کی) ایک اور رپورٹ کے مطابق، ۱۹۹۰ء کے آغاز تک ایک ملین بگلہ دلیشی اور ۲۰۰۰۰۰ برمی عورتیں کراچی اس مگل کی گئیں (۱۱)۔

علاوه ازیں، دسمبر ۱۹۷۹ءے سے افغان تارکین وطن بڑی تعداد میں پاکستان آنا شروع ہوئے۔ ان میں سے بہت سارے جب کراچی میں بہترین تجارتی اور روزگار کے موقع، جدید تعلیمی سہولیات اور کراچی کے راستے گلف اور تیل برآمد کرنے والے عرب ممالک پہنچنے کے امکانات کے پیش نظر اس شہر کی اہمیت سے آگاہ ہوئے تو وہ بلوچستان، سرحد اور پنجاب سے کراچی آپنچھے۔ یہ شہر اس لحاظ سے بھی ان کے لئے اچبی نہیں تھا کہ یہاں پہلے ہی صوبہ سرحد کے پہنانوں کی نمایاں تعداد آباد تھی۔ بلکہ پختون کلچر اور پختو بولنے والے یہ پاکستانی پٹھان، قندھار، کابل اور افغانستان کے درمیانے علاقے سے آئے والے پختون افغان تارکین وطن کے استقبال کے خواہشمند بھی تھے۔ کراچی کے ان پختونوں نے خصوصاً پختون افغانوں کا بھرپور استقبال کیا اور پختون کلچر کے مطابق، مہمان نوازی کا بہترین شوت بھی دیا۔ یہ افغان تارکین وطن وہ مہمان تھے جو ان کی اپنی بولی اور زبان بولتے تھے اور جو ان کی انداد اور روایت اور رثافت سے جڑے ہوئے تھے۔ مزید برآں، افغانیوں کا کراچی میں داخلہ کراچی کے پہنانوں کے لئے باعث رحمت بھی بنا اور انہوں نے اپنے آپ کو اس شہر میں پہلے سے زیادہ حفظ جانا۔ سندھ کے شہری علاقوں اور خصوصاً کراچی میں، پٹھان، ہندوستانی مہاجرین کی دوسری نسل کی بڑھتی ہوئی سیاسی سرگرمیوں سے کسی قدر خوفزدہ بھی تھے۔ اس وقت تک، ہندوستانی مہاجرین کی دوسری اور تیسرا نسل نے اپنے آپ کو ایک سیاسی طاقت کے طور پر خاص مقام کر لیا تھا اور قومی اور شہری حکومتی اداروں کے لئے ایک چلنگ بن چکے تھے۔

ان ہندوستانی مہاجرین کو جو اپنے انداز سے کراچی پر حکومت کرنے کے لئے بے قرار و بیتاب تھے اور جو شہر میں برسوں سے آباد اور نئے آنے والے پنجابی اور پختونوں کے خلاف دھمکی آمیز انداز اختیار کئے ہوئے تھے، کنڑوں کرنا ضروری ہوتا جا رہا تھا۔ اس لئے اس شہر میں جہاں مختلف نسل کے لوگ آباد تھے، افغان مہاجرین کی آمد کو بخاییوں، پٹھانوں اور سندھیوں کی کم ہوتی ہوئی سیاسی اور افرادی طاقت کے لئے ضروری سمجھا گیا۔ اس طرح اس شہر کے مختلف سیاسی اور نسلی ہلقوں میں اور حکومتی اداروں میں افغان مہاجرین کو باہر کا outsider قرار نہیں دیا گیا بلکہ شہر کی گہری ہوئی تو ازان طاقت کے لئے ایک تازہ دم کمک سمجھا گیا۔ ان کی اہمیت اس وجہ سے اور بھی بڑھ گئی کہ ان میں سے بہت سارے جدید تھیار چلانا جانتے تھے اور بیشتر افغان مہاجر سویت

یونیٹ کی جنگ اور پھر افغان خانہ جنگی میں حصہ لے چکے تھے۔ (۱۲)

۱۹۸۰ء کے آغاز سے کراچی شہر اور اس کے مضافات میں افغانیوں کے قیام کا بندوبست کیا گیا اور تقریباً ایک میلین افغان تارکین وطن یہاں آباد ہو گئے۔ عموماً یہ لوگ، شہر کے ان علاقوں میں آباد ہوئے جہاں پہلے ہی پاکستانی پختون آباد تھے۔ دونوں برادریوں نے ایک دوسرے کو مدد بھیم پہنچائی۔ نئے آنے والوں نے بھی ایک اجنبی شہر میں خود کو زیادہ محفوظ اور مضبوط جانا۔ یہ وہ شہر تھا جو بذریعہ پٹھانوں، پنجابیوں اور سندھیوں کے لئے خطرہ بنتا جا رہا تھا اور جہاں ہندوستانی مہاجرین اپنی سیاسی قوت میں اضافہ کرتے جا رہے تھے۔

ان تمام سالوں کے دوران، جب باقی دنیا افغان جنگ اور افغان مہاجرین کی صوبہ سرحد اور بلوچستان میں آباد کاری میں مصروف تھی، اس حقیقت کی طرف بہت کم توجہ دی گئی کہ کراچی میں بھی افغان مہاجرین کی بڑی تعداد آباد ہو چکی تھی اور یہ آبادی طاقت کے جھکاؤ کا باعث بن رہی تھی۔ دراصل، جزء ضیاء الحق کے دور حکومت (۵ جولائی ۱۹۷۷ء نے ۱ اگست ۱۹۸۸ء) میں، اس رجحان کو بھرپور تقویت بخشی گئی۔ ضیاء بے حد خوفزدہ تھے کہ پاکستان پیپلز پارٹی (PPP)، جو ملک کی بہت بڑی سیاسی جماعت تھی اور جسے پاکستان کے سابق وزیر اعظم ذوالفقار علی بھٹونے بنایا تھا، وہ کہیں ذوالفقار علی بھٹو کی اہلیہ نصرت بھٹو یا بیٹی بے نظر بھٹو کے ذریعے دوبارہ بھرپور عوامی طاقت نہ بن جائے۔ ضیاء الحق نے ذوالفقار علی بھٹو کو صرف فوجی طاقت کے ذریعے اقتدار سے ہٹایا تھا بلکہ عدالت کے ذریعہ ان کے قتل کے پروگرام میں بھرپور طریقے سے شریک رہے تھے۔ وہ اپنی بقاء کے لئے، پیپلز پارٹی کی دوبارہ مقبولیت کا خطرہ نہیں مولے سکتے تھے۔ اس لئے یہ ضروری قرار پایا کہ ملک کے مختلف علاقوں میں تازعات کے ایسے بیج بوئے جائیں جو پاکستان کے عوام کو فرقہ و رانہ، لسانی، قبائلی، علاقائی اور برادری کی بنیاد پر مختلف تازعات میں الیجادیں اور اس طرح ان کی اپنی حکومت کے خلاف ایک مرکز پر جمع نہ ہونے پائیں۔

اس تناظر میں، سندھ کے شہری علاقوں میں، ہندوستانی تارکین وطن کا با اختیار سیاسی طاقت کے طور پر ابھرنا، ضیاء الحق کے سیاسی پروگرام کے لئے تقویت کا باعث بنا۔ اس عمل نے صرف سندھی مہاجر قبیلہ کو تیز کر دیا بلکہ سندھ کے شہروں میں پاکستان پیپلز پارٹی کی مقبولیت میں کی کا باعث بھی بنا۔ اس لئے مہاجر قومی تحریک (Mohajir Qaumi Movement) یا ایم کیوائیم

(MQM)، جو سندھ میں ہندوستانی مہاجرین کی تربجان پارٹی کی حیثیت سے سامنے آئی، حکومت وقت کے لئے قابل قبول قرار پائی۔ لیکن ساتھ ہی ساتھ اس بات کی بھی احتیاط بر قی گئی کہ اس سندھ کے مخصوص نسلی پس منظراً ایک مخصوص حد تک ہی آگے جانے کی اجازت دی جائے۔ لیکن ایم۔ کیو۔ ایم نے بڑی تیزی سے ارشور سونخ حاصل کر لیا اور برسوں کی اقتصادی اور سیاسی ہنافیوں کے شکار ہندوستانی مہاجرین کی طاقتور سیاسی پارٹی بن گئی۔ طاقت اور مقبولیت کے نشے سے سرشار اور قومی سطح پر بھر پور کردار ادا کرنے کے لیے بے چین ایم۔ کیو۔ ایم سے حکومتی داروں کو یہ خطرہ لاحق ہو گیا کہ یہ جماعت کہیں پاکستان میں بر سر اقتدار پنجابی، پختون سول، بلشیری طاقت، جاگیردار اور سردار مانیا گروپ اور سندھ میں نسلی تباہ پر کھلے جانے والے سیاسی کھیل کو بری طرح متاثر نہ کر دے۔ ان خدشات کے پیش نظر، ایک حد فاصل کھنچی گئی اور ایم کیوام کو بتا دیا گیا کہ اس سے آگے جانا اچھا نہیں ہو گا۔ ساتھ ہی ساتھ، یہ کوشش بھی کی گئی کہ سندھ کے شہری ملاقوں میں پنجابی، پختون گروپوں کو مزید طاقتور بنایا جائے۔ اس سلسلے میں کراچی میں افغان ہبہ جرین کی آمد کو مستقبل کے حوالے سے خوش آئندہ سمجھا گیا۔ اس طرح ۱۹۸۰ء کے دہائی کے وسط تک، کراچی میں تشدد کے لئے میدان عمل تیار تھا۔ لہذا وہ ہندوستانی مہاجرین جو ہندوستان اور بعد میں سندھ کے شہری علاقوں سے ہجرت کر کے کراچی آئے تھے اور وہ مہاجرین جو پاکستان بننے کے بعد، پاکستان کے مختلف علاقوں سے یہاں آباد ہوئے تھے اور جن میں زیادہ تر پنجابی اور پٹھان تھے، ان کے درمیان پر تشدد تصادم ہوئے۔ بعد ازاں، ہندوستانی مہاجرین، پٹھان اور پنجابی کے درمیان پر تشدد تنازعات میں افغان مہاجرین بھی شریک ہو گئے۔ اسی طرح، بگلدلیش سے آئے ہوئے بنگالیوں اور بہاریوں کے ساتھ (کراچی میں مقیم پٹھان اور افغان مہاجروں کے درمیان بھی تصادم ہوئے۔ ۱۹۷۲ء کے آغاز میں جب ذوالفقار علی بھٹونے، جو کہ سندھی تھے، اقتدار کی باگ ڈور سنبھالی تو اسی دوران کراچی اور سندھ کے شہری علاقوں میں سندھی، مہاجر پر تشدد فسادات بھی پھوٹ پڑے۔

غرضیکہ، گذشتہ ۳۰ سالوں کے درمیان یا اس سے زیادہ عرصہ کراچی میں وقاوی مقاصدات ہوتے رہے اور جو ای تشدد ہوتا ہا۔ مختلف برادریاں خوف اور دہشت کے عالم میں زندگی بس کرتی رہیں۔ اسی اثناء میں، بہت سارے پنجابی اور پٹھان خاندانوں نے کراچی سے پنجاب اور صوبہ

سرحد کی جانب ہجرت کی اور جن لوگوں نے کراچی میں رہائش کو ترجیح دی وہ مہاجرتوں کے زیر اثر علاقوں، لا لوکھیت، ناظم آباد، نارتھ ناظم آباد، نیو کراچی، اور گلی ٹاؤن وغیرہ سے ان علاقوں میں منتقل ہو گئے جہاں پنجابیوں اور پٹھانوں کی تعداد قدر رے زیادہ تھی۔ اسی طرح، ہندوستانی تارکین وطن نے کراچی میں پٹھانوں کے زیر اثر علاقوں سہرا ب گوٹھ، لانڈھی ملیر، شاہ فیصل کالونی سے ان علاقوں میں مستقل ہو گئے جہاں مہاجرتوں کی تعداد زیادہ تھی۔ ۱۹۸۰ء سے لے کر ۱۹۹۸ء تک جب جہل پر دیز مشرف نے عنان حکومت اپنے قبضے میں لی، کراچی نسلی فسادات کی زد میں رہا اور مختلف موقعوں پر اس شہر کا من و سکون تباہ و بر باد ہوتا رہا۔ (۱۳)

اس کے علاوہ، ۱۹۸۰ء دہائی کے آغاز سے، جب پاکستان ظاہری اور خفیہ طور پر افغان بحران میں بری طرح ملوث ہوا (۱۴)، وہ افغانستان کی خفیہ ایجنسی اور (میزیری) کی دہشت گردی کا مرکز بنا۔ شہر کراچی خاص طور پر متاثر ہوا اور یہ شہر انسانی اسکلروں، کرائے کے قاتلوں، زر پرست عناصر، مجرموں، ڈاکوؤں، غنڈوں اور بد معاشوں کے لئے محفوظ جائے پناہ بن گیا اور۔ ۱۹۸۰ء اور ۱۹۹۰ء کی دہائیوں میں مختلف لوگ جو مہاجر، پٹھان، پنجابی آبادیوں سے تعلق رکھتے تھے، ظلم و تشدد کا نشانہ بنتے رہے۔ مسجدوں، امام بارگاہوں، چرچ اور تجارتی مراکز میں منظم دہشت گردی کی گئی اور حکومتی دفاتر، سیاسی سرگرمیوں کے مراکز اور عام جگہوں پر بہم دھماکے ہوئے۔ خصوصاً ۱۹۸۵ء کے آغاز سے کراچی میں آباد مختلف سانی گروپ خوف کے عالم میں دن رات گزارتے رہے، ایک دوسرے کو دشمن سمجھتے رہے اور ایک دوسرے پر بہم دھماکوں اور دہشت گردی کے اڑامات لگاتے رہے۔ خوف، عدم تحفظ اور ٹک کے اس ماحول میں اور سانی جذبات سے مغلوب سانی گروپوں سے جذباتی، نسلی تعلق یا ہمدردی رکھنے والوں کی ایک نمایاں تعداد نہیں سمجھ پائی کر ان وحشیانہ اور پر تشدد کارروائیوں کا مقصود محض حریف سانی جماعتوں کی طاقت کو زیر کرنا یا کم کرنا نہیں تھا، بلکہ عام لوگوں کو ایک خطرناک نسلی سیاست کے کھیل میں الجھا کر ان کی توجہ نہیات اہم سماجی، سیاسی اور اقتصادی امور سے ہٹانا تھا اور محاذ سے میں مختلف قومیوں کے انضمام کو ہر قیمت پر دکنا تھا۔ افسوس اس بیات کا ہے کہ حکومتی اور دوسرے ادارے اس مقصود میں بے حد کامیاب رہتے اور ٹک اور شہر کی سول سو سائی بھی نسل پرستی کا شکار رہتی اور اپنا منہ چھپاتی پھری۔ لیکن ان تمام باتوں کے پلے جو د، وقت گزر نے بے ساتھ ساتھ، چیزیں بالکل واضح ہوتی

گئیں۔ پاکستان اور کراچی میں انتظامی امور کی یوچیدگیوں اور سازشوں کو واضح اور سچ تناظر میں ریکھا جانے لگا۔ مثال کے طور پر رفتہ رفتہ یہ بالکل واضح ہو گیا کہ جزل ضایاء الحق اپنے دور حکومت میں، اپنے اقتدار کو طول دیتے اور اسے مستحکم کرنے کی خاطر پورے ملک میں نفاق۔ تشدد اور تنگ نظری کے رہجان کو فروغ دیتے رہے تھے اور مختلف تازعات کو پر امن طریقے سے حل کرنے کی تمام کوششوں کو ناممکن بنا رہے تھے۔ اس طرح یہ بات بھی واضح ہوتی گئی کہ یہ سارے اقدامات عوام الناس کی توجہ ان کی آمریت، بد انتظامی اور گندی governance سے ہٹانے کے لئے تھے۔ پھر یہ بھی واضح ہوا کہ جزل ضایاء الحق نے جس شدت سے اسلام کی تعریف و توصیف کی اور فوج میں چہادی لکھ کر فروغ دیا اور پورے ملک کو جنگی جنون میں بٹلا کیا، اس سے کراچی میں فرقہ و رانہ فسادات کی بندیدہ اور جذبات برائیختہ ہوئے۔

اب یہ بات بھی بالکل واضح ہو چکی ہے کہ جزل ضایاء کے طویل اور تاریک دور حکومت کے بعد کی غیر فوجی یا سولیین دور حکومت میں 1988ء سے 1998ء تک (نہ ہی بے نظر مکمل طور پر خود مختار تھیں اور نہ ہی نواز شریف، دونوں ہی اتنے طاقتوار اور خود مختار نہ تھے کہ) وہ پاکستان کی خارجہ پالیسی، قومی سیکورٹی اور بہت سارے داخلی اور حساس امور پر آزادانہ فیصلہ کر پاتے۔ پاکستان کے یہ دونوں وزراءۓ اعظم ملک کی دو بڑی سیاسی پارٹیوں کے لیڈر ہوتے ہوئے (بھی قومی سیاست کو جرنیلوں سے آزاد کرنے میں ناکام رہے) اور اپنی احتیاط پسندی اور مصلحت پسندی کے شکار ہوئے۔ ایک وجہ اس کی یہ بھی تھی کہ دونوں سیاسی پارٹیاں، مسلم لیگ اور پیپلز پارٹی جن کی قیادت یہ دو سیاسی حریف یعنی نواز شریف اور بے نظیر کر رہے تھے ان کی پارٹی کی کلیدی پوزیشنوں پر زیادہ تر جا گیر دار، ریٹائرڈ یور و کریٹ، ریٹائرڈ فوجی افسر بر اجمان تھے اور دونوں کی قیادت مراءعات یافت اور امیر طبقہ کے سپرد تھی۔ اس طرح دس سال سولیین دور حکومت میں برادریوں اور قومیتوں کے درمیان تازعات کو حل کرنے کی سمجھیدہ کوشش بہت کم کی گئیں اور ملک میں سماجی اصلاحات اور معاشرے میں ثابت تبدیلیاں لانے سے گزی ہی کیا جاتا رہا۔ سندھ کے حوالے سے نسلی تازعات کو پر امن طریقے سے حل کرنے کی نمایاں کوششیں نہیں کی گئیں اور آگ میں لپٹے ہوئے اور خون میں نہائے ہوئے اس شہر کو آخری پرسہ دینے کی تیاریاں ہی کی جاتی رہیں۔ اس طرح کراچی میں رہنے والے مختلف انسل لوگ اور مختلف زبانیں بولنے والے لوگوں

کے درمیان تعمیر کی گئی دیواریں بلند سے بلند تر ہوتی تھیں اور ساری دنیا میں کراچی دہشت گردوں کے شہر کے حوالے سے جانا جانے لگا۔ اس امکان کو یکسرد کر دیا گیا کہ یہ شہر امید کا شہر اور امن کا شہر بھی ہو سکتا ہے یا یہ کہ اس شہر میں پنجابی، سندھی، پختان، بلوج، کشیری، پنگل دیشی، ہندوستانی مہاجرین اور بہاری پیار و محبت کے ساتھ وہ سکتے ہیں۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ ۱۲ اکتوبر ۱۹۹۸ء کے بعد، جب جزل پرویز مشرف نے اقتدار سنبھالا، کراچی کے حالات میں بہتری ہوئی ہے۔ فسادات کی شدت میں کمی ہے۔ اگرچہ کراچی اب بھی لا قانونیت کا سلگتا، جلتا ہوا جنگل ہے، لیکن حالات یقیناً بہتر ہوئے ہیں۔ اس کی ایک وجہ تو یہ ہو سکتی ہے کہ وہی اور ہندوستان سے تعلق ہونے اور ہندوستانی مہاجر ہونے کی وجہ سے جزل پرویز مشرف کا کراچی سے گھبرا تعلق ہے اور سندھ کے شہری علاقوں میں رہنے والوں اور خصوصاً کراچی کے عوام سے اسلام آباد کی حکومتوں کی نا انصافیوں کا انہیں ادراک ہے۔ اس کے علاوہ مسلح افواج کے کمانڈر اچیف کی حیثیت سے پاکستان کے بدنام خفیہ اداروں پر ان کی بڑی مضبوط گرفت ہے۔ مشرف کی حد تک کراچی میں تشدد کرو رکھنے اور امن برقرار رکھنے میں اس لئے بھی کامیاب ہوئے ہیں کہ انہیں سندھ کے شہری علاقوں کی اہم سیاسی جماعت ایم کیوائیم کی سپورٹ بھی حاصل ہے۔ یہاں یہ بات بھی کہی جاسکتی ہے کہ جزل مشرف کے دور اقتدار میں بھی کراچی بہر حال دہشت گردوں کے چلوں کا شکار رہا ہے لیکن اس کے پس پر دہ عوامل میں ۱۱/۹ ستمبر کے سانحکے کے اثرات بھی رہے ہیں اور زیادہ تر فسادات نسلی بنیاد پر نہیں، بلکہ نسلی یا فرقہ وار اند بنیاد پر ہوئے اور ان فسادات میں کسی مخصوص نسلی گروپ کو نہیں بلکہ مخصوص فرقوں سے تعلق رکھنے والے لوگوں کو تشدد کا نشانہ بنایا گیا۔

لیکن شہر کراچی کو امن کا شہر پھر بھی نہیں کہا جا سکتا۔ حقیقت تو یہ ہے کہ گناہوں مسائل کے نہ حل ہونے کی وجہ سے یہ شہر تباہی کے دہانے پر ہے اور یہاں ذہیر سارے سوتے، جاگتے آتش فشاں ہیں۔ ان میں سے پیشتر آتش فشاں لسانی نہیں ہیں اور نہ ہی یہ (تازعات) مختلف آبادیوں کی ایک دوسرے سے نفرت کرنے اور ایک دوسرے کو نیست و نابود کرنے کی کوششوں کی وجہ سے ہیں۔

در اصل کراچی کے مختلف لسانی گروپ آپس میں نہ تو بسر پیکار ہیں اور نہ ہی بسر پیکار رہنا

چاہتے ہیں۔ شاید یہ کہنا غلط نہ ہو کہ دراصل یہ paranoid سول اور فوجی آمریت ہے اور جاگیرداروں، سرداروں اور تجارتی پیشے سے تعلق رکھنے والا طاقتور elite طبقہ ہے جو نہ صرف ہندوستانی مہاجرین اور پٹھانوں یا سندھیوں یا پنجابیوں کے درمیان خونی فسادات کر سکتا ہے بلکہ دوسری تمام قومیوں کے لوگوں اور ہندوستانی مہاجرین کو آپس میں بڑا سکتا ہے۔ عوام انساں کو غلام بنانے والے اور ہمیشہ غلام رکھنے کا عزم کرنے والے یہ طاقتور لوگ اور ادارے عوام کے غیض و غصب سے بے پناہ خویزدہ رہتے ہیں اور ان تمام طاقت و رواہ مقبول عوامی تحریکوں کے خلاف ہیں جو سیاسی، معاشری اور سماجی حقوق، جمہوری نظام اور معاشرے کے تمام افراد کے لئے یکساں موقع فراہم کرنے کے لئے جدوجہد کرتی ہیں۔ اس قسم کی تحریکیں پاکستان میں طاقت کے روایتی مرکز کو قدم بوس کر دیں گی۔ اس لئے ضروری ہے کہ شہر میں وقایوں قاتا شدود کے واقعات ہوتے رہیں۔ لیکن گزرتے وقت کے ساتھ یہ خطرہ بھی بڑھ رہا ہے اگر نسلی بنیاد پر فسادات کا اہتمام کیا گیا تو پھر سارے شہر میں آگ لگ جائے گی اور کراچی کا انجام وہی ہو گا جو ۱۹۹۲ء میں روائیا کے شہر کی گالی (Kigali) کا ہوا تھا۔ مجھے خدشہ ہے کہ اگر منظم طور پر فسادات کرائے گئے تو پھر کراچی شاید دوسرا بوسنیا (Bosnia) بن جائے۔ مگر کراچی میں رہنے والے تمام لوگ شمول ہندوستانی مہاجرین اور پنجابی، پٹھان اور سندھی ایسا نہیں چاہیں گے اور نہ (ہی اس کی کوشش کریں گے) اگر ایسا سانحہ ہوا تو پھر سیاسی اور انتظامی سازشوں کی وجہ سے ہو گا اور ان حکومتی اداروں کی وجہ سے ہو گا جو نہیں چاہتے کہ ملکی طاقت اور وسائل کی تقسیم ایماندازہ اور یکساں طریقے سے کراچی اور پاکستان کے لوگوں کے درمیان ہو۔

کراچی شہر کے حوالے سے، اس بات اظہار کا ضروری ہے کہ یہاں بہت حد تک ملٹی کلچرل ازم ہر صورت موجود ہے۔ اس شہر میں، مختلف قومیوں سے تعلق رکھنے والے افراد مختلف علاقوں میں ایک زمانے سے ایک ساتھ رہ رہے ہیں۔ مختلف بازاروں میں مختلف تاریکین وطن کی چھوٹی بڑی دوکانیں ہیں۔ حکومتی، خود مختار اور پرائیویٹ اداروں میں لوگ ایک ساتھ کام کرتے ہیں۔ اسکوں، کالج، یونیورسٹی تمام لوگوں کے بچوں کے لئے کھلے ہوئے ہیں۔ خاندان سے باہر شادیاں ہو رہی ہیں۔ خصوصاً پنجابی اور مہاجرین میں شادیاں پہلے بھی ہوئیں اور اب بھی ہو رہی ہیں۔ شراکتی بنیاد پر تجارت کا دستور بھی ہے اور کراچی کی تحریک سیاسی پارٹیوں شمول پاکستان مسلم لیگ،

پاکستان پیپلز پارٹی اور جماعت اسلامی میں مختلف قومیتوں سے تعلق رکھنے والے افراد شامل ہیں اور اس کے ممبر ہیں۔ بلکہ متحدہ قومی مودودیت یا کام کیوائیم (MQM) جس پر ایازام ہے کہ وہ ہندوستانی مہاجرین کی ایک نسلی پارٹی ہے اور صرف مہاجرین کے حقوق کے لئے جدوجہد کرتی ہے، اس کے اپنے ممبران میں بھی سندھی، بلوچی، کشمیری، پنجابی، پختاون اور دیگر قومیتوں سے تعلق رکھنے والے افراد بھی شامل ہیں۔ ان میں سے کئی کو ایام کیوائیم نے کراچی اور اندرودن سندھ کی ان نشتوں سے انتخاب لڑنے کے لئے نکل دیئے جہاں اس پارٹی کی کامیابی یقینی تھی اور انہیں کامیاب بھی کرایا۔ مزید یہ کہ کراچی میں مختلف تارکین وطن لوگ عام طور پر ایک ہی نوکری کے لئے ایک دوسرے کا مقابلہ نہیں کرتے۔ مہاجرین نے عام طور پر واٹ کار لیج اور پختاون کا انتخاب کیا ہے، پختاونوں نے زیادہ تر تجارت، سرکاری دفاتر اور پولیس کی نوکری اختیار کی اور پختاونوں نے تعمیراتی اور حفاظتی کاموں میں دلچسپی لی۔ اس کے علاوہ صنعتی مزدوروں کا بڑا حصہ پختاونوں اور پختاونوں پر مشتمل ہے۔ سندھی زیادہ تر معمولی سرکاری نوکریاں کر رہے ہیں اور بگلہ دیشی فیکٹری ملاز میں اور گھریلو ملاز میں کی حیثیت سے کام کر رہے ہیں اور چھوٹے درجے کی تجارتی سرگرمیوں میں بھی مصروف ہیں۔ کراچی کے اہم تجارتی کاروباری مراکز اور شاپنگ سینٹرز کی ایک نمائیاں خصوصیت کراچی کا ملٹی کلچرل مرکز ہونا ہے۔

مزید برآں، مخصوص موقوں پر، خصوصاً شادی بیاہ کے موقعوں پر مختلف افراد اور برادریوں کی بڑے پیانے پر شرکت بھی اس بات کا ثبوت ہے کہ مختلف لسانی گروپ کے لوگوں کے درمیان رواداری اور بھائی چارے کی توانا روایت ہے۔ اسی طرح ہندوستانی مہاجرین جو کراچی اور سندھ کے دوسرے علاقوں میں آ کر آباد ہوئے تھے، ان کے رہن سہن اور لباس میں ممکنہ حد تک تبدیلی آپنی ہے اور اب وہ مخصوص انداز کی شیر و آنی اور کرتا، پانچاہم جو کافی عرصہ ہندوستانی تارکین وطن کا خاص رہا ہے اب کم پہننے ہیں اور ان کے بعد آنے والی نسل، پاکستان اور کراچی میں رہنے والے دیگر برادریوں کی طرح شلوار قمیض، پینٹ اور شرٹ پہننے ہیں۔ اسی طرح ہندوستانی تارکین وطن خواتین جو تقسیم ہند کے بعد کئی سالوں تک ساڑی، بلاوز، غارے وغیرہ پہننی تھیں، ان کے بعد آنے والی نسل کی خواتین نے ان ملبوسات کو تقریباً ترک کر دیا اور دیگر پاکستانی خواتین کی طرح شلوار قمیض اور دوپہر پہننی ہیں۔ شادی بیاہ کے پنجابی گیت اور (رقص) بھی کراچی کے ہندوستانی

مہاجرین میں بے حد مقبول ہیں۔

اس کے علاوہ، مختلف قومیوں کے لوگ جو مختلف علاقوں میں ساتھ ساتھ رہتے ہیں، وہ نہ صرف ایک دوسرے کی سماجی اور مذہبی تقریبات میں حصہ لیتے ہیں بلکہ ایک دوسرے سے جڑے ہوئے ہیں۔ یہ بات بھی اہمیت کی حامل ہے کہ جب مختلف قومیوں کے لوگ اپنے گھر پر ہوتے ہیں تو اپنی مادری زبان بولتے ہیں اور جب معاشرے کے دوسرے افراد کے ساتھ بات چیت کرتے ہیں تو اردو کا استعمال کرتے ہیں۔ اردو کے بارے میں یہ بات تو یقیناً صحیح ہے کہ یہ ہندوستانی تاریخی وطن کی مادری زبان ہے اور یہ پاکستان کی صرف دس فیصد آبادی کی زبان ہے، لیکن اردو زبان کو Lingua franca کی حیثیت حاصل ہے۔ یہاں یہ بات بھی اہم ہے کہ بغیر کسی احتجان کے، سابقہ مغربی پاکستان اور موجودہ پاکستان میں اردو زبان کو قومی زبان کی حیثیت سے تسلیم کیا گیا ہے۔ یقیناً پنجابی، پنجاب، بلوچی، سندھی اور کشیری آبادی یہ چاہئے گی کہ ان کی زبان بھی پھلے پھولے۔ ان کا یہ مطالبہ جائز ہو گا۔ یہ ان کا حق ہے اور وہ اس کے متعلق ہیں۔ لیکن یہ بات بہت اہم ہے کہ پاکستان کے طول و عرض میں کبھی یہ مطالبہ نہیں کیا گیا کہ اردو کا ولیس نکالا ہو اور اس کی جگہ کسی اور زبان کو قومی زبان کا درجہ دیا جائے۔ زبان کا مسئلہ اب طے شدہ ہے اور یہ مسلم حقیقت ہے کہ اردو زبان کراچی اور پاکستان کے عوام کے باہمی رشتہوں کو مضمون کرنے اور باہمی یگانگت کو فروغ دینے میں بہت حد تک کامیاب ہے۔

ان تمام باتوں کے باوجودہ، یہ ہر حال تسلیم کرنا ہی ہو گا کہ کراچی شہر میں نسلی فسادات کی کمی واقع ہونے کے بعد بھی، اور بم دھا کوں، نارگٹ کنگ اور عوامی تشدد کے واقعات میں کمی کے باوجود، کراچی ایک پر امن شہر بننے سے ابھی بہت دور ہے۔ ایک بڑا اشہر ہونے کی وجہ سے کراچی ان تمام لوازمات سے آرستہ ہے جو دنیا بھر کی میڈیا کو اپنی طرف متوجہ کر سکے۔ یہ شہر مذہبی انتہا پسندوں اور دہشت گروں کے لئے انتہائی موزوں مقام ہے جہاں ان کی دہشت گردی ساری دنیا کے اخبارات میں بڑی بڑی سرخیوں کے ساتھ شائع ہوں گی اور ایکٹرا میڈیا پر بھی اس کی بھرپور چلی سیئی ممکن ہے۔ باہر سے آئے ہوئے ان دہشت گروں کی وجہ سے کراچی کی بدنامی تو ہو جائے گی اور کوئی یہ نہیں سوچے گا کہ یہ کام کراچی کے رہنے والے بسیوں کا نہیں۔ قابل ذکر بات یہ ہے کہ کوئی بھی چہار دی گروپ اور فرقہ دارانہ فسادات پھیلانے والا کوئی بھی

گروپ خاص کراچی شہر کا نہیں ہے۔ نہ ہی ان دہشت گروں کے لیڈر خاص کراچی کے رہنے والے ہیں۔ نہ ہی اس شہر کے لیکن دہشت گروں کو پناہ دینا چاہتے ہیں اور نہ ہی کراچی میں کوئی فوجی ٹریننگ کمپ ہے جہاں دہشت گروں کو ٹریننگ دی جاتی ہو یا پھر ماضی میں ایسی ٹریننگ دی جاتی رہی ہو۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ کراچی میں دہشت گردی کرنے والے بیشہ دوسرے ملکوں یا پاکستان کے دوسرے علاقوں سے یہاں آئے۔ اس شہر کے لوگ پر امن لوگ ہیں لیکن وہ اتنے طاقتور نہیں کہ امن تباہ کرنے والوں کا مضبوطی سے مقابلہ کر سکیں۔ سول سو سالی بدستور کمزور اور بے اختیار ہے اور حکومتی ادارے غیر متحرک اور غیر مقبول۔ اس لئے، اس شہر میں تشدید اور دہشت گردی آج بھی جاری ہے اور یہ دن ملک پاکستان اور خصوصاً کراچی کی بدنامی کا باعث ہے۔ اسی وجہ سے غیر ملکی افراد، خصوصاً ایج اور وہ لوگ جو یورپ اور نارتھ امریکہ سے تجارتی اور سفارتی امور کی انجام دی کے سلسلے میں یہاں آتے ہیں، ان کے لیے کراچی انتہائی غیر محفوظ گردانا جاتا ہے۔ لیکن یہاں یہ بات دوبارہ زور دے کر کہی جا سکتی ہے کہ اگر دہشت گرد بار بار کراچی کو نشانہ بنائیں تو اس کا ہر گز یہ مطلب نہیں کہ اس شہر میں دہشت گردی کی جڑیں بہت مضبوط ہیں۔ یہاں پرانے مہاجرین، ہندوستانی تارکین وطن، نئے مہاجرین، پنجابی پختون، بلوجی، کشمیری اور شمالی علاقوں سے آنے والے، عرصہ دراز سے اس مارڈن، آزاد خیال اور صنعتی ترقی کے شہر میں تمام اختلافات کے باوجود خوشی سے رہ رہے ہیں۔ وہ کراچی اپنا مستقبل سنوارنے کی خاطر آئے ہیں اور اس لیے یہاں آباد ہوئے ہیں۔ دہشت گردی کی خاطر اپنے علاقوں سے منتقل نہیں ہوئے ہیں۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ آبادی کے ان تمام حلتوں کا کراچی سے تعلق پیدا ہو گیا ہے جو مضبوط تر ہوتا جا رہا ہے۔ ان سکھوں نے مل جل کر، اس شہر کو ایک ملٹی چیک لکچر Look دیا ہے۔ ایک ملٹی چیک لکچر شناخت دی ہے۔ کراچی کسی ایک گروپ کا نہیں، یہ سکھوں کا شہر ہے۔ یہ سکھوں کے لئے ہے۔ یہ شہر Unity in diversity کا اصول اپنائے ہوئے روایں دوں ہے۔

اس شہر میں یقیناً امن (دُمُن) گروپس ہیں اور رحمات ہیں، کبھی کبھی تو لگتا بھی ہے کہ یہ مزید مضبوط ہوتے جا رہے ہیں۔ لیکن اس شہر میں جہاں مختلف گروپ اس شہر کے امن کو تباہ کرنے پر آمادہ رہتے ہیں، وہ (کبھی) کمکل کامیابی حاصل نہیں کر سکتے۔ بلاشک و شبہ، یہاں ایسی طاقتیں بھی موجود ہیں جو نہ صرف کافی طاقتور ہیں بلکہ شہر میں دہشت گردی کو پھیلانے کے موجب بھی۔

مزید بآں، یہاں علاقائی، نسلی، اور زبانی تعلق بھی بہت طاقتور اور مضبوط ہے۔ لیکن اس کا یہ مطلب ہر گز نہیں کہ یہ شہر ہمیشہ کے لیے تباہ ہو چکا ہے، یا یہ تباہ ہو جائے گا۔ ہاں، یہ شہر یقیناً تباہ ہو جائے گا۔ اگر اس نے Unity in diversity کے اصول کو رد کر دیا اور ملٹی کلچرلزم کو پھلنے پھولنے دیا۔ اگر اس شہر میں مستقل بنیادوں پر امن قائم ہونا ہے، تو کراچی کو ایک جمہوری شہر کے طور پر ابھرنا ہو گا، ایک ایسے شہر کی طرح جہاں لوگوں کی اہمیت ہو، ان کی رائے کی اہمیت ہو، جہاں یہ بات اتنی اہم نہ ہو کہ کون، کون سی زبان بولتا ہے یا اس کا تعلق کس نسل یا قومیت یا علاقوں سے ہے۔ اہمیت (اس) بات کی ہو کہ بات بھائی چارے کی فضائی مزید فرود غدینے کے لئے کی جا رہی ہے یا نفرت کے الاوج جلانے کے لئے۔ کراچی کو ایک ایسا شہر بنانا ہو گا جہاں سول سو سالی بلا امتیاز لوگوں کے حقوق کے لئے جدوجہد کرے اور نسلی، زبانی اور علاقائی بنیادوں پر ریاستی اداروں کے الہکاروں کو تحفظ دینے کی کوشش نہ کرے اور جہاں نسلی، جاگیرداری اور سیاسی اقرباً پروری nepotism کو کسی صورت بھی پرداں چڑھانے کی اجازت نہ دی جائے۔ اختصر، کراچی شہر کو سہوں کے لئے یکساں موقع فراہم کرنے ہوں گے اور یہاں یعنی والے، مختلف زبانیں بولنے اور مختلف نسلی گروپوں سے تعلق رکھنے کے باوجود ایک دوسرے کو تحفظ (دینے اور ایک دوسرے کے کام آنے پر آمادہ ہونا ہو گا)۔

لیکن کیا ایسا ممکن ہے۔ Young seek chou جنوبی کوریا کے ایک اہم اسکالر ہیں اور جو امن کی تعلیم دیتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ اب تہذیب کے ایک نئے Paradigm کی طرف سفر کرنا چاہیے جو ایک انسانی سماج کی تشكیل میں مدد دے، ایک ایسے سماج کی تشكیل جس کا روحانی حسن ہو، جو مادی دولت سے مالا مال ہو اور جو اس وسیع و عریض دنیا کے تمام لوگوں کے لئے (فائدہ) مند ہو۔ چاہ کہتے ہیں کہ اس انسانی سماج کو Oughtopia کہا جاسکتا ہے، ایک ایسا Oughtopia جس کی نہ صرف خواہش کی جانی چاہیے، بلکہ ایسے سماج کی تشكیل کو ممکن بنایا جائے جو ایک نئے اور روشن تہذیب کی طرف لے جائے اور جس کی موجودہ millannium میں اشد ضرورت ہے۔ (۱۵)

ایک پر امن شہر کے طور کراچی کا نصویر Oughtopia کے زمرے میں ہی آئے گا، لیکن اس کی یہ شدید ضرورت ہے۔ یہ Oughtopia ضروری ہے اور ممکن بھی اور یہ اسے

بہر طور حاصل کرنا چاہیے اور اسے فناش بھی کرنا چاہیے۔ لیکن یہ اسی وقت ممکن ہے جب کراچی میں جمہوری اداروں اور روایتوں کو مضبوط بنایا جائے اور انساف پرستی معاشرے کی تشکیل کی جائے۔ ایک ایسے انتظام governance کی ضرورت ہے جو مختلف زبانیں بولنے والوں، مختلف قومیوں سے تعلق رکھنے والوں اور مختلف علاقوں سے آئے ہوئے لوگوں کے درمیان اعتماد نہ صرف بحال کرے بلکہ اسے خوب مضبوط کر دے، انسانی رواداری کی پاسبانی کرے اور چاروں طرف خوشیوں کے پھول پھیلادے۔ یہ Oughtopia تو انہی سے اتنا بھرپور ہے کہ تشدد سے بھرے ہوئے اس میگا شہر میں ملٹی کلچر لزم کو رقصان کر دے اور اس شہر کے چاروں طرف امن کے سامنیان بن دے۔ ہمیں اس Oughtopia کی طرف قدم بڑھانا چاہیے۔ آخر یہ ضروری تو نہیں کہ کراچی پہلے ہیر و شیما کے اذیت ناک تجربوں اور مراحل سے گذرے اور اس کے بعد ہی شہر امن کے طور پر۔

## References

1. Arif Hasan(ed), *Community Initiatives: Four Case Studies from Karachi*, Karachi: City Press, 1998, P. 11.
2. Arif Hasan, *Understanding Karachi: Planning and Reform for the Future*, Karachi: City Press, 1999, P .45.
3. Yasmin Lari and Mihail S. Lari, *The Dual City: Karachi During the Raj*, Karachi: Heritage Foundation and Oxford University Press, 1996, PP. 102-3.
4. Figures derived from the table on changes in religious composition in Karachi in Tariq Rahman, *Language and Politics in Pakistan*, Karachi: Oxford University Press, 2003, P. 110.
5. Karachi remained the capital city of Pakistan from 1947 to 1959. A new capital was later built up during General Ayub's regime (1958-69) in the neighbourhood of Rawalpindi city, in areas closer to Rehana village, the ancestral village of Ayub. The capital was shifted to Isl mabad in 1959 and it caused lot of resentment in

disowned, disempowered and cheated. The city never forgave Ayub for this and overwhelmingly supported the movements to dislodge Ayub from Power.

6. While the term partition refugees should refer to the million of succeeding generations of Indian migrants who came from India in 1947 and after and settled down in various areas of Pakistan, it is popularly referred to the non-Punjabi Indian migrants, to Urdu, Katchi, Gujrati speaking Indian migrants who settled down in Sindh in general and in Karachi, in particular. In this paper, the term partition refugees refers to these people only. The other terms like Mohajirs, Urdu-speaking people, Indian migrants used in this paper essentially refer to these partition refugees settled in Karachi and other areas of urban Sindh.
7. Arif Hasan, 'The Growth of Metropolis' in Hamida Khoro and Anwar Mooraj(eds.), *Karachi: Megacity of Our Times*, Karachi: Oxford University Press, 1997, PP. 177-8.
8. *Ibid.*, P. 182.
9. Referred to in Khalil-Ur-Rahman Shaikh, 'Undocumented Immigrants in Karachi', paper presented at an international workshop on 'Forced Migration: Challenges and Responses' organised by the Refugee and Migration

Studies Programme(RMSP), Department of International Relations, University of Karachi and Hanns Seidel Foundation, Munich, Germany at Karachi on December 13-14 2002.

10. Lawyers for human Rights and Legal Aid(LHRLA), *Trafficking of Women and Children in Pakistan: the Flesh Trade Report 1995-96*, Karachi:LHRLA, undated, P. 1.
11. Khalida Ghaus, *Trafficking of Women and Children in South Asia and within Pakistan (A National Study)*, a project of LHRLA, Karachi:LHRLA, undated, P.40.
12. On 11 June 1978, a student organization, All Pakistan Mohajir Students Organization (All Pakistan Refugee Students Organization)-----APMSO-----  
Was established at Karachi University. Working under the leadership of Altaf Hussain, a former student of Karachi University, the APMSO championed the cause of the partition refugees and raised demands for equal rights for the Indian migrants settled in Karachi and other areas of urban Sindh. The organization instantly became popular among the Indian migrants and on 18 March 1984, it was converted into a full-fledged political party and named itself Mohajir Qaumi Movement (Refugee National Movement)---MQM. Mainly a party of middle

and lower middle class partition refugees, the MQM challenged the paramountcy of the other established religious and political parties and called for equal rights for the children of Indian migrant community. Subsequently, it took part in several elections for National and Provincial Assembly seats and always grabbed majority seats from the areas in Karachi and other parts of Urban Sindh where the partition refugees were predominant. When criticized for championing the cause of the Mohajirs only and realizing that the MQM could never form a Government by itself at national or provincial level, even if it captures all the seats in the Assemblies from the areas where the partition refugees are in majority, the MQM slowly moved into wider national arena and finally changed its name from Mohajir Quami Movement to Mutahidda Qaumi Movement (United National Movement). Ever since, it is projecting itself as an advocate for the rights of the downtrodden Punjabis, Sindhis, Balochis, Pathans, Seraikis, Indian migrants and others, for the autonomy of all the four provinces of Pakistan (Sindh, Baluchistan, North West Frontier Province and Punjab) and for Northern Areas and for abolishing feudalism. However, the MQM doesn't seem to have made any real breakthrough in any other

involvement in Afghanistan since the entry of the Soviet forces in Afghanistan December 1979, on Islamabad's its role in post-Soviet civil wars in Afghanistan and in the

making and breaking of the Taliban Government in Kabul and on its support to post-9/11 US policy toward Afghanistan. For a historical account of Pakistan's involvement in Afghanistan during General Zia-Ul-Huq's regime (1977-88) and after, see Michael Griffin, *Reaping the Whirlwind: The Taliban Movement in Afghanistan*, London: Pluto Press, 2001. See also Barnett R. Rubin, *The Fragmentation of Afghanistan: State Formation and Collapse in the International System*, Yale University Press, 2002.

15. Young Seek Chou, 'Is it all right for this new millennium without preparation' in Young Seek Chou(ed.), *Toward A Global Common Society Through Dialogue Among Civilization*, Seoul: Kyung Hee University, 2001, PP. 17-18.



## کلچر اور سماجی تبدیلی

ڈاکٹر مبارک علی

جب معاشرے میں سماجی تبدیلی کا ذکر ہوتا ہے تو عام طور سے سورخ اس تبدیلی کے پس منظر میں سیاسی اور معاشی وجوہات پر زیادہ توجہ دیتے ہیں، اور کلچر اور اس کے کردار کو یا تو نظر انداز کر دیا جاتا ہے، یا اس کے اثرات کو معمولی طور پر بیان کیا جاتا ہے۔ اس نقطے نظر کی وجہ سے یہ مشکل ہوتا ہے کہ معاشرے میں ہونے والی سماجی تبدیلیوں کو بخوبی سمجھا جاسکے۔ اس لئے جب ہم اس مسئلہ کا گہری نظر سے مطالعہ کرتے ہیں تو اس عمل میں تین باتوں کو سرگرم پاتے ہیں: ایک تو سماجی نظام اور اس کی ساخت، دوسرے کلچرل عناصر کا معاشرے میں کردار، اور اس کے بعد افراد سماجی تبدیلی کے عمل میں جرود ادا کرتے ہیں۔ ان تینوں عناصر میں، اگر بغور دیکھا جائے تو کلچر سب سے زیادہ اہم تبدیلی کی وجہ ہوتا ہے۔

اس لئے مناسب ہو گا کہ یہاں کلچر کی تعریف کی جائے اور دیکھا جائے کہ اس کا دائرہ کس حد تک پھیلا ہوا ہے۔ کلچر میں معاشرے کے بہت سے پہلو آتے ہیں، جن میں ادب، مصوری، موسیقی، رقص، مجسمہ سازی، لوک گیت اور قصے کہانیاں، تہوار اور رسم و رواج وغیرہ۔ کلچر ایسے ادارے، روایات، اور رجحانات کی تشکیل کرتا ہے کہ جو ایک معاشرے کی شناخت کو قائم کرتے ہیں۔ کلچر کی ایک اہم خصوصیت یہ بھی ہے کہ یہ معاشرے کی ضروریات اور اس کے تقاضوں کو پورا کرنے کے لئے سرگرم عمل ہوتا ہے۔ اس لئے ایک جانب یہ قدیم روایات کے تحفظ کے لئے جدوجہد کرتا ہے، اور ان جماعتوں اور افراد کو فائدہ پہنچاتا ہے کہ جو ان روایات کی بنا پر اپنی مراعات اور اقتدار کو باقی رکھے ہوئے ہیں۔ لیکن دوسری جانب یہ فرسودہ اور قدامت پرست

روایات کو چیلنج کر کے، ان کی جگہ ایسی روایات اور ادارے قائم کرتا ہے کہ جو معاشرے کو قدم ات سے نکال کر ترقی اور جدیدیت کی جانب لے جائیں۔ اس وجہ سے معاشرہ جدید اور قدیم کے درمیان متصادم رہتا ہے۔ اگر دیکھا جائے تو معاشرے کی ترقی میں یہ تصادم اور کشکش ایک اہم کردار ادا کرتی ہے، کیونکہ اس کے نتیجہ میں قدیم اور جدید روایات کی افادیت کے بارے میں بحث و مباحثہ ہوتے ہیں۔ معاشرہ چنی طور پر متحرک رہتا ہے، اور ذہن تبدیلی اور نئی حقیقوں کو مانے کے لئے تیار رہتا ہے۔ اگر قدیم اور جدید کے درمیان یہ تصادم نہ ہو، تو معاشرہ ایک جگہ نہ ہبہ کر رہ جاتا ہے اور یہی اس کے زوال کی علامت ہوتا ہے۔

ماہر علم بشریات اور عمرانیات کے نزدیک کلچر کی چار قسمیں ہوتی ہیں: اشرافیہ کا کلچر، جو کہ دعویٰ کرتا ہے کہ اس کی روایات اعلیٰ و برتر ہوتی ہیں، اس لئے ان کی پابندی ایک مخصوص مراعات یافتگروہ ہی کر سکتا ہے، اس کے بر عکس دوسرا کلچر مجموعی طور پر معاشرے کو اپنی گرفت میں رکھتا ہے، اور دعویٰ کرتا ہے کہ وہ زندگی کے ہر پہلو پر حاوی ہے، ان ہی میں کلچر کی وہ تیسری قسم ہے کہ جسے حکمران طبقہ لوگوں پر زبردستی مسلط کرتا ہے۔ چوتھی قسم کلچر کی وہ ہے کہ جو معاشرے کے مختلف گروہوں اور جماعتوں کو بنا کر ان میں اشتراک پیدا کرتی ہے۔

کلچر کی ایک اور تعریف میں چین کے مفکرین اسے دانشوروں اور مزدوروں، شہری اور دیہاتی اور صنعتی اور زراعتی میں تقسیم کر دیتے ہیں۔ کلچر کو مزید برآں اعلیٰ و برتر اور مقبول عام کلچر میں بھی تقسیم کر کے بیان کیا جاتا ہے۔ اس سلسلہ میں ایڈورڈ ٹیلر کی تعریف سب سے عمدہ ہے۔ اس کے نزدیک: کلچر میں وہ سب کچھ ہے کہ جو معاشرہ ایک دوسرے کے ساتھ رہ کر سکتا ہے، اور اشتراک کرتا ہے۔<sup>(1)</sup>

کلچر کی ان مختلف قسموں میں مشترک کلچر کو اس وقت سامنے لایا جاتا ہے، یا اس وقت اس کی اہمیت کو اجاگر کیا جاتا ہے کہ جب معاشرہ کسی سیاسی و معاشری بحران سے گزر رہا ہوتا ہے ایسے موقعوں پر حکمران طبقہ نیشنل ازم اور نیشنل کلچر کے نام پر عوام کے جذبات کو ابھار کر انہیں اپنی مدد کے لئے طلب کرتے ہیں۔ اس کا مظہر کو اونیل عہد میں اس جدوجہد آزادی سے ہے کہ جس کی سر برآئی طبقہ اشرافیہ کر رہا تھا، اس نے تاریخ کی مدد سے شاندار ماضی اور مشترک کلچر کا احیاء کر کے عوام کو اپنے ساتھ ملایا تاکہ کو لوٹیل اقتدار سے جنگ کی جائے۔ حکمران طبقوں کو اس وقت بھی

مشترک کلچر کی ضرورت پڑتی ہے کہ جب ملک سیاسی اور معاشری بحرانوں میں ہو۔ ان موقعوں پر عوام سے اپیل کی جاتی ہے کہ وہ قومی اور مشترک کلچر اور اس کی روایات کے تحفظ کی خاطر قربانی دیں۔ مشترک کلچر کی خاص بات یہ ہے کہ اس کے ذریعہ نہ صرف معاشرے کے بیٹے ہوئے طبقوں کو آپس میں ملایا جاتا ہے، بلکہ انہیں ایک شناخت بھی دی جاتی ہے۔ لیکن یہ بھی ہوتا ہے کہ جب حکمران طبقے یا اشرافی اپنا مقصود حاصل کر لیتی ہے اور اقتدار پر دوبارہ سے آ جاتی ہے تو اس کے ساتھ ہی مشترک اور قومی کلچر کو فراموش کر دیا جاتا ہے اور عوام کو اس سے عیحدہ کر کے تمام مراعات خود حاصل کر لی جاتی ہیں۔

اس مضمون میں ہم خصوصاً مغرب اور مشرق میں ہندوستان کے حوالے سے کلچر اور سماجی تبدیلیوں کا تجزیہ کرنے کی کوشش کریں گے۔

### رینا ساں کلچر

عہد و ظی کا یورپ کامل طور پر مذہبی کلچر کی گرفت میں تھا۔ موسیقی، مصوری، مجسم سازی، فن تعمیر، تہوار، رسومات، اور جلوس وغیرہ ان تمام مظاہر میں مذہب کو مل طور پر عمل دخل تھا۔ شاعری ہو یا داستانیں اور قصے، ان سب کا تعلق مذہبی عقائد سے تھا۔ کلچر کا واحد مقصد یہ تھا کہ لوگوں کے ذہنوں پر مذہب کا سلطان قائم رہے۔ اس لئے کہا جاتا تھا کہ بچپن گھوارہ سے قبرتک، مذہب زندگی اور موت کے ہر لمحہ کو کنشروں کرتا تھا، لیکن سماج تھہرا ہو انہیں رہ سکتا ہے، خیالات و افکار بدلتے رہتے ہیں، انہیں کے ساتھ سماجی ڈھانچے بھی متاثر ہوتا ہے۔ تبدیلی کا یعنی کبھی تیز ہوتا ہے اور کبھی آہست۔ اس لئے جیسے یورپ میں سیاسی و سماجی اور معاشری تبدیلیاں آئیں، انہوں نے مذہب پر بھی اثر ڈالا۔ باہر کی دنیا کے سفر، تجارتی سرگرمیاں اور معاشری خوش حالی ان سب نے مل کر لوگوں میں دنیاوی معاملات میں دلچسپی پیدا کرنی شروع کر دی، آخرت پر سے ایمان کمزور تو نہیں ہوا، مگر دنیاوی آرام و آسائشوں نے انسان کو یہ سوچنے پر مجبور کر دیا کہ ان کے حصول کے لئے اور زیادہ جدوجہد کرے، لہذا سماجی تبدیلیاں آنی شروع ہوئیں، قوانین اور سیاسی و سماجی اداروں کو وقت کے تقاضوں کے تحت بدلنا شروع کیا۔ (2) چودھویں صدی عیسوی میں اس راجحان کے تحت پہلے اٹلی اور پھر یورپ کے دوسرے ملکوں میں رینا ساں کا عمل شروع ہوا کہ جس نے چرچ اور اس کی

بالا دستی کو چیخ کیا۔ اس تحریک کے زیر اثر جو کلچر پیدا ہوا، اس نے روایتی مذہبی کلچر کو تبدیل کر کے رکھ دیا۔ اب موسیقی، فن تعمیر، مجسم سازی، مصوری، اور ادب میں ایک نئی تبدیلی آئی، جس نے نئی اخلاقی قدریوں کو پیدا کیا۔ (3)

مذہبی بالا دستی اور چرچ کے اثر و رسوخ کو توڑنے کی خاطر بینا سماں نے "ہیومنزم" کے نظریہ کو پیدا کیا، اس نظریہ کے تحت اس کائنات اور انسانی تاریخ میں، انسان کے درجہ اور مقام کے نئے سرے سے تعین کیا گیا، اور یہ اعلان کیا گیا کہ انسان اپنی تقدیر کا مالک خود ہے، لہذا وہ بغیر الہی مدد کے اس دنیا کو اپنے عمل سے تبدیل کر سکتا ہے۔ این۔ ایف کینور (N.F.Cantor) کے مطابق ہیومنزم نے فرد کی تخلیقی صلاحیتوں اور قوتوں کو جاگر کیا، اور فیوڈل اور چرچ کے تسلط سے اسے آزاد کر دیا ہے ہیومنزم نے ایک ایسے تعلیمی نظام کو روشناس کرایا کہ جس میں یونانی اور رومی کلاسیکل ادب شامل تھا، اس ادب نے ذہن کی اخلاقی تربیت کر کے اسے آزادی فکر دی۔ (4)

جہاں ایک طرف علم و ادب میں انقلابی تبدیلیاں آرہیں تھیں، وہیں دوسری جانب تا جر اور مہم جو دنیا کو دریافت کرنے کی مہماں میں صروف تھے۔ یہ احسان توی ہو رہا تھا کہ جب تک فرد کو مذہبی عقائد اور اس کی پابندیوں سے آزاد نہیں کیا جائے گا اس وقت تک وہ اپنے معاشرہ کی تغیر نہیں کر سکے گا، یہ عقائد اس کی تجارت، اس کی مہماں اور اس کی ذہنی تخلیقات میں رکاوٹ رہیں گے۔ لہذا اس کا نتیجہ تھا کہ کلچر کے ہر شعبہ میں اب انسان تخلیق کا موضوع بن گیا چاہے وہ مجسم سازی ہو، مصوری ہو، بادب۔ انسانی جسم کے نقش و نگار کو پوری طرح ابھارا گیا اور اسے فطرت کا ایک حسین مظہر قرار دیا گیا۔ اب تک انسانی جسم جسے چھا کر رکھا جاتا تھا، اب اس کے ہر عضو کو نمایاں کر کے ظاہر کیا گیا، مقصد یہ تھا کہ انسان خود سے واقف ہو کیونکہ اس سے اس میں اعتاد پیدا ہو گا، اور اب تک وہ جن پابندیوں اور اخلاقی روایوں کے تحت دبا ہوا ہے اس سے آزاد ہو گا۔

ہیومنزم کا اثر نظام تعلیم پر بھی ہوا، جس نے انسانی روایوں اور رجھات کو بدلتے میں مدد دی۔ (5) اس تہذیبی عمل کو نوربرٹ الیاس (Norbert Elias) نے اپنی کتاب سوای لائزگ پروسیک (1978) میں بڑی خوبصورتی سے بیان کیا ہے کہ جب معاشرہ میں صفائی کے بارے میں شعور پیدا ہوا، تو اس کے نتیجہ میں اس کے رہنے سہنے، کھانے پینے، اور لباس میں انقلابی تبدیلیاں آئیں۔ (6) معاشرے میں ادب آداب کی تعلیم کے لئے ایسی کتابیں لکھی گئیں کہ جو افراد کی

شریفانہ اور اخلاقی اوصاف کی تربیت کر سکیں۔

ریناسانس کلچر کا اثر اول اول طبقہ اشرافیہ میں ہوا، اس کے بعد دوسرے طبقے اس سے متاثر ہوئے اور اس کے دائرے میں آئے۔ اس کے زیر اثر یورپی معاشرہ میں لبرل ازم اور روشن خیالی کے نظریات کا فروغ ہوا۔

### فرانسیسی انقلاب اور اس کا کلچر

1789 کے فرانسیسی انقلاب نے اپنے نتائج کی بنیاد پر یورپی معاشرے میں ایک نئے کلچر کو پیدا کیا، جس نے مطلق العنان سیاسی نظام کی جگہ جمہوری اداروں کی بنیاد ڈالی۔ انقلاب نے جو تین نظرے دیئے وہ بڑے اہم تھے یعنی آزادی، مساوات اور اخوت۔ یہ تینوں نظرے پر اپنے نظام اور اس کی روایات کو چلچل کر رہے تھے کہ جس میں مراءات یا فتوحہ طبقے نے معاشرے میں اپنا تسلط قائم کر کے دوسروں کو محروم کر کھا تھا، لہذا سب سے پہلا اثر جو انقلاب کا ہوا ہے یہ کہ دربار اور امراء کے کلچر کا خاتمہ ہوا۔ معاشرے میں سماجی درجہ بندی ٹوٹ گئی، پرانے اداروں اور روایات کی جگہ اب نئی تدروں اور رجھاتاں نے لے لی۔ اس سے پہلے لوگ امراء کو خطاب کرنے کے لئے ان کے لئے 'عالیٰ جناب' یا 'عالیٰ مرتبت' کے لفاظ استعمال کرتے تھے۔ مگر اب سب ایک دوسرے کو سیزیزن یا شہری کہہ کر مخاطب کرنے لگے۔ چرچ اور ریاست کے اداروں کو علیحدہ کر دیا گیا، جس کی وجہ سے ریاست کا کردار غیر جانبدار اور سیکولر ہو گیا، اس نے معاشرہ میں نہ ہی رواداری کو پیدا کیا۔ جب غیر ملکی طاقتوں نے فرانس پر حملہ کر کے انقلاب کو ختم کرنے کا منصوبہ بنایا تو فرانسیسی عوام پہلی مرتبہ ملک کے دفاع کے لئے آگئے، اور عوامی فوج بنا کر حملہ آوروں سے مقابلہ کیا، اس عمل میں فرانسیسی نیشن ازم نے بھی لوگوں کے جذبات کو ابھارا۔ انقلاب کی ایک اور اہم خصوصیت یہ تھی کہ اس نے پہلی مرتبہ سیاسی و سماجی اور رشافتی معاملات میں عورتوں کو سرگرم عمل کیا۔ اس کی جانب اشارہ کرتے ہوئے ماریا میز (Maria Mies) نے لکھا ہے کہ: "اٹھیں امید تھی کہ اس عظیم انقلاب میں وہ اپنا انقلاب لے کر آئیں گی، اس لئے انہوں نے پیرس کی گلیوں میں انقلابیوں کا ساتھ دیا۔ انقلاب کے دوران بحث و مباحثت میں حصہ لیا۔ پیرس کے غریب علاقوں کی عورتوں نے فوڈ ازم کے خلاف جدوجہد میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔" (7) چنانچہ جو کلچر فرانسیسی انقلاب کے

دوران پیدا ہوا، وہ فرانس تک محدود نہیں رہا، بلکہ اس نے پورے یورپ کو اپنے اثر میں لے لیا۔

### صنعتی کلچر

صنعتی انقلاب کی اصطلاح سب سے پہلے اے ٹوان بی (A.Toyanbee) نے استعمال کی تھی، یہ اس صنعتی عمل کے لئے کہی گئی تھی کہ جو اخخار ہو یہ صدی میں انگلستان میں شروع ہوا تھا، اور پھر بعد میں آہستہ آہستہ یورپ کے دوسرے ملکوں میں پہنچا۔ فرانسیسی انقلاب کے اثرات اچاک اور فوری تھے، جب کہ صنعتی انقلاب نے یورپ کے معاشرہ کو آہستہ آہستہ تبدیل کیا، اور ان اقدار اور روایات کو جنم دیا کہ جنہوں نے یورپ کے جا گیر دارانہ کلپر کو ختم کر کے اس کی جگہ لی۔ زراعتی معاشرہ کہ جس میں، تہوار، رسم و رواج، اور مذہبی و کلچرل جلسہ و جلوسوں کی بھر مار ہوتی ہے، اب یہ تمام رسومات صنعتی شہروں سے ختم ہو گئیں۔ وہ کسان جو کہ گاؤں کی زندگی چھوڑ کر شہروں میں آئے تھے وہ اپنی روایتی زندگی سے کٹ گئے، اور شہروں کے ہجوم میں شامل ہو کر اپنی شاخت کھو بیٹھے۔ چونکہ شہروں کی زندگی اور فیکٹریوں میں کام کرنے کے اوقات اس قدر طویل اور تکہادی نہیں دالے تھے کہ ان کا کلچرل سرگرمیوں سے تعلق ختم ہو گیا۔ فیکٹری کے مالکین اور ریاست کے تنظیمیں بھی نہیں چاہتے تھے کہ مزدور ایک جگہ جمع ہوں، کیونکہ ان کے اتحاد سے انہیں سخت خطرہ تھا، اور ان کی خواہش تھی کہ ان کی زندگی فیکٹری اور گھر میں گزرے، اور ایک دوسرے کے ساتھ کم سے کم رابطہ تعلق ہو۔

صنعتی عمل کے ابتدائی مرحلہ میں مزدوروں کی زندگی انتہائی کمپرسی اور غربت کی حالت میں تھی، وہ کچی آبادیوں میں رہتے تھے کہ جہاں نہ تو صفائی کا کوئی انتظام تھا، نہ ہی پینے کو صاف پانی میسر تھا، نہ ہی بیماری کی صورت میں علاج و معالجہ کی سہولیات میسر تھیں، اس کے علاوہ ان کی ملازمت کے تحفظ کی بھی کوئی یقین دہانی نہیں تھی، اور نہ ہی ریٹائرمنٹ کے بعد پیش کی کوئی تصور تھا۔ لیکن تحریک کے بعد صنعت کا را اور ریاست دونوں کو اس بات کا احساس ہوا کہ ایک تعلیم یافتہ، صحت مند اور تربیت یافتہ ورکر، ایک ان پڑھ، بیمار، اور غیر تربیت یافتہ کے مقابلہ میں زیادہ کام کرنے والا اور زیادہ پیداوار میں حصہ لینے والا ہوتا ہے۔ لہذا اس سوچ کی وجہ سے ریاست نے اسکول، ہسپتال اور تربیت کے مرکز کھولے تاکہ انسانی توانائی کو زیادہ اور بہتر پیداوار کے لئے

استعمال کیا جائے۔

اس تبدیلی میں مصوروں، لکھاریوں اور دانشوروں نے بھی حصہ لیا، انہوں نے اپنی تخلیقات میں مزدوروں کی اس حالت زار کا نقشہ کھینچا کہ جس سے وہ دوچار تھے۔ اس سلسلہ میں پہلے این اسٹرنر (Peter N. Sterner) نے لکھا کہ: ”اسی دوران کلچرل بھی بدلا۔ بہت سے مصوروں اور لکھنے والوں نے صنعتی عمل کے نتیجہ میں جو خرابیاں پیدا ہو رہیں تھیں، اس کی نشان دہی کی۔ ان مصوروں نے کہ جن کا تعلق رومنوی مکتبہ، فکر سے تھا انہوں نے فیکٹریوں کے مایوس کن ماحول کے مقابلہ میں فطرت کے خوبصورت مناظر کی تصویر کی۔ اس کے کچھ عرصہ بعد ہی، ایسے مصور بھی تھے کہ جنہوں نے ”آرٹ برائے آرٹ“ کے تحت خود کو صنعتی شہروں اور معاشرے سے علیحدہ کر لیا اور دور تہائی میں چلے گئے، ان کا یہ دراصل صنعتی مادی نفطی نظر کے بالکل مقضاد تھا۔ اور زیادہ مقبول عام اثر یہ ہوا کہ صنعتی انقلاب نے مجسم سازی میں مذہب سے زیادہ سیکولر طریقہ کار کو رواج دیا۔“ (8)

صنعتی انقلاب کی وجہ سے معاشرے میں جو تبدیلیاں آئیں، ان میں سب سے زیادہ کمیونی کیش کا پھیلاؤ تھا، نئی شاہراہوں کی تعمیر، ریلوے لائنوں کا پھیلاؤ اور اسٹرنر کے ذریعہ دریاؤں اور ریگلیوں میں آمد و رفت اور تجارت کے استعمال اہم تبدیلیاں تھیں۔ شہروں کی آبادی بڑھ گئی، کیونکہ کام کی تلاش میں گاؤں اور دیہات سے کسان بڑی تعداد میں آنے لگے۔ فیکٹری سمیم نے ایک نئے کلچر کو دشناش کرایا، کیونکہ اس میں مزدور ایک ہی چھت کے نیچے مل کر کام کرتے تھے، اس نے ان میں آہستہ آہستہ اجتماعیت کا شعور پیدا کیا۔ اس کے ساتھ فیکٹری سمیم میں وقت کی پابندی اور ڈسپلن پر سخت زور دیا جاتا تھا۔ کام کے دوران فور میں اور پر واٹر زان کی گمراہی کرتے تھے کہ وہ کام کے دوران ادھر ادھر نہ جائیں۔ اسٹرنر نے اسی کا مشاہدہ کرتے ہوئے لکھا کہ ”اب نئی زندگی تھی اور نیا ڈسپلن، اور مقتضیوں کی جانب سے زندگی بھر کے لئے کام کے دوران غبہداشت، اور اس کے ساتھ ایک محدود احساس کہ انہوں نے (مزدوروں) کچھ حاصل کیا ہے، یہ فیکٹری سمیم کے نتائج تھے۔“ (9)

صنعتی انقلاب نے متوسط طبقہ کے خاندان کا ڈھانچہ بھی بدل دیا۔ اس میں مرد خاندان کی کنالیت کا واحد ذریعہ ہو گیا، اس وجہ سے خاندان میں اس کی حیثیت سے سب سے اہم اور

مراعات یافت ہو گئی، اس نے پر انہ نظام کو مستحکم ٹھکل میں بدل دیا۔ عورت کا درجہ اور زیادہ گر گیا، اب اس کا کام گھر کی دیکھ بھال اور بچوں کی پرورش رہ گیا۔ بڑیوں کے لئے صرف ایسی تعلیم کی ضرورت ہو گئی کہ جس کی بنیاد پر انہیں اچھا شوہر مل سکے، اس لئے یورپ میں موسیقی اور رقص بڑیوں کی تعلیم کا اہم حصہ ہو گئے۔ روزمرہ کی زندگی میں دن میں کام کرنے کے بعد شام کے وقت خاندان کے لوگ جمع ہو کر یا تو موسیقی سے لطف اندوز ہوتے تھے، یا کوئی کتاب پڑھی جاتی تھی، جسے سب خاموشی سے سنتے تھے۔

متوسط طبقہ خود کو نچلے طبقوں سے ممتاز رکھنے کی خاطر اپے لباس، رہن سہن، اور زبان کے استعمال میں اختیاٹ کرتا تھا۔ اپنے گھروں کو آرستہ کرنے کے لئے ”وال پیپرز“ کا استعمال کرتے تھے، فرنپچر اور قالینیوں سے گھروں کو جاتے تھے تاکہ اس سے ان کی دولت اور ذوق کا احساس ہو۔ مزدوروں کے خاندانوں میں، اگرچہ عورتیں اور نیچے سب ہی کام کرتے تھے اور گھر کی آمدنی میں اضافہ کرتے تھے، مگر یہاں بھی مرد کی حیثیت برتر تھی، وہ گھر کا مالک سمجھا جاتا تھا۔ اس لحاظ سے درکنگ طبقہ کی عورتیں نہ صرف باہر کام کر کے اپنی تو انائی کو استعمال کرتی تھیں، بلکہ گھر میں آ کر گھر بیو کاموں کو نہشانا بھی ان کے ذمہ تھا، اس لحاظ سے وہ دو ہری ذمہ داریوں کا شکار تھیں۔ (10)

صنعتی معاشرے نے لوگوں کو نہ صرف طبقاتی طور پر تقسیم کیا، بلکہ یہ تقسیم تربیت یافتہ اور غیر تربیت یافتہ کی ٹھکل میں بھی ہوئی۔ ایک پروفیشنل فرد کا سماجی درجہ، ان پڑھ اور غیر تربیت یافتہ شخص کے مقابلہ میں بڑھا ہوا تھا۔ مزید یہ کہ صنعتی ترقی سے نئے پروفیشنل پیدا کئے، جیسے انجینئر، اکاؤنٹنٹ، میجروں گلینیشن وغیرہ۔ یہ لوگ اپنے پیشہ اور پروفیشن کی وجہ سے اپنی علیحدہ شناخت رکھتے تھے اور اپنے کام اور مہارت کی وجہ سے ان میں احساس فخر کے جذبات ہوتے تھے۔

معاشرے کے لائف اسٹائل میں اس وقت اور فرق آیا کہ جب ہر قسم کی اشیاء بہتات کے ساتھ بازار اور منڈی میں آگئیں۔ ان اشیاء کی نمائش کے لئے دو کانوں کو آرستہ و جھیلایا گیا تاکہ گاہکوں کو خریداری پر تیار کیا جائے۔ سیلز گرلز کو بطور ملازم رکھا گیا تاکہ وہ اشیاء کی فروخت میں زیادہ مددگار ہوں۔ اشتہارات اور نئی اشیاء کے استعمال کی ضروریات پر زور دینے کی وجہ سے خرید و فروخت کا پورا اسلسلہ مکمل طور پر تبدیل ہو کر رہ گیا۔

صنعتی معاشرے میں کامیابی کے لئے " مقابلہ" ایک اہم نقطہ تھا۔ زندگی میں کامیابی کے لئے دوسروں سے مقابلہ کر کے اور انہیں شکست دے کر آگے بڑھنا ہر فرد کا مقصد ہو گیا۔ اس قسم کے واقعات مشہور ہوئے کہ کس طرح سے غریب و مفلس شخص اپنی محنت سے امیر و کبیر ہو گیا۔ اس قسم کی تبدیلی صرف صنعتی کلچر میں ہو سکتی تھی، فیوڈل کلچر میں سماجی مرتبہ کا انحصار خاندان پر ہوتا تھا، محنت اور ذہانت پر نہیں۔ اس وجہ سے کہا گیا کہ اگر کوئی شخص مفلس اور غریب ہے تو یہ اس کی نالائق ہے، کیونکہ ستم میں یہ گناہش ہے کہ فرد غربت سے نکل کر امارات تک جا سکتا ہے۔ (11)

یہ دلیل دی جاتی ہے کہ صنعتی عمل نے ایک طرف تو مزدوروں کو جا گیر داروں کے چنگل سے آزاد کر دیا، لیکن دوسری جانب سے سرمایہ داروں کے احتسابی نظام میں جذبہ کر پابند و مجبور کر دیا۔ لیکن صنعتی عمل اور ترقی کے ساتھ ساتھ سماجی، سیاسی اور معاشری تبدیلیاں آئیں، جن کی وجہ سے جمہوری روسیات و اقدار اور ادارے مصبوط ہوئے جنہوں نے معاشرے میں سیکولر ڈم کو پیدا کیا۔ اس کے ساتھ ہی انفرادی آزادی کا تصور ابھرنا، آزادی رائے ہتھیری، عبادت اور حقوق انسانی کے بارے میں قوانین پاس ہوئے۔ صنعتی کلچر نے خود کو اس قدر پچ دار ثابت کیا کہ اس میں آسانی سے تبدیلیوں کو خصم کیا جاتا رہا۔

### بر صغیر ہندوستان، کلچر اور سماجی تبدیلی

بر صغیر ہندوستان کی تاریخ کے بارے میں ایک وقت تک مورخوں میں یہ خیال تھا کہ اس کا معاشرہ جو کئی شافتلوں اور ذاتات پات پر ہے، وہ متحرک نہیں، بلکہ جامد اور رکھرا ہوا ہے۔ اس وجہ سے اس میں کوئی تبدیلی اور تغیر نہیں ہے۔ لیکن موجودہ دور کے ہندوستانی مورخوں نے تاریخی شہادتوں سے اس کو رد کرتے ہوئے ان عوامل کی نشان دہی کی ہے کہ جن کی وجہ سے ہندوستانی معاشرہ بر ابر متحرک رہا اور اس میں تبدیلی بھی ہوتی رہی۔ اس کی ایک مثال تیر ہویں اور چود ہویں صدی کی بھگتی تحریک ہے، جس نے اوپھی ذاتات کے خلاف آواز اٹھائی، جس کے تمام راہنماؤں سے تعلق پچلی ذات سے تھا، اور جن کے سامعین شہر کے لوگ نہیں بلکہ گاؤں اور دیہات تھے کہ جہاں شاعری کے ذریعہ یہ لوگوں کو اپنا پیغام دیتے تھے۔ خصوصیت سے بھگت کی شاعری ایک طرف اوپھی ذات اور ان کی روایات کے خلاف ایک بغاوت ہے تو دوسری طرف یہ کچھ ہوئے

لوگوں کی آواز ہے۔ اس تحریک نے مذہب و ذات پات سے بالاتر ہو کر لوگوں کو آپس میں ملانے کی بات کی ہے۔

اسی کے ساتھ صوفیاء کے سلسلوں نے مذہبی کھچاؤ کو کم کر کے، رواداری کا ماحول پیدا کیا، ان میں خصوصیت سے قلندروں اور مجددوں کے گروہ قابل ذکر ہیں کہ جنہوں نے تمام روایات کو تخلیق کیا اور لوگوں میں انحراف اور بغاوت کے احساسات کو پیدا کیا۔ اکبر بادشاہ کی صلح کل کی پالیسی بھی اسی کی ایک کڑی ہے کہ جس نے مذہبی اختلافات سے بالاتر انسانیت کی بنیادوں پر لوگوں کو اکٹھا کیا۔

موجودہ دور میں دلت تحریک کو اسی سلسلہ سے منسوب کیا جاسکتا ہے۔ یہ مغلی ذات کے لوگوں کی تحریک ہے کہ جوانپی شناخت کو تسلیم کرنے کی جدوجہد کر رہے ہیں۔ یہاں لحاظ سے ایک باغیانہ تحریک ہے کہ یہ ہندو مذہب سے انحراف کرتی ہے، کیونکہ اس میں رہتے ہوئے ان کے لئے نجات یا آزادی کی کوئی راہ نہیں ہے۔ وہ دلت کو تبدیلی اور انقلاب کی علامت قرار دیتے ہوئے، تمام روایات اور ادروں کے خلاف ہیں۔ (12) دلت تحریک کی مقبولیت کی ایک وجہ اس کے ادیب اور دانشور ہیں، خاص طور سے شعرا کے جنہوں نے مغلی ذات کے کھلے ہوئے لوگوں کے جذبات کی عکاسی اپنی شاعری میں کی۔ ان شاعروں میں وی۔ آئی۔ کالیکر، ارجون ڈانگے اور مسر بان سوڈے قابل ذکر ہیں۔

دلت ڈرامہ نگاروں نے بھی بغاوت کے جذبات ابھارنے میں اہم حصہ لیا ہے، تھیڑ اور اسٹریٹ ڈراموں کے ذریعہ انہوں نے لوگوں تک اپنا پیغام پہنچایا ہے۔ دلت دانشوروں کی کوشش ہے کہ ہندو گلپر کر جس نے انہیں غلام بنائے رکھا ہے، اس کے مقابلہ میں دلت گلپر تشكیل دیں کہ جو انہیں ڈھنی اور مذہبی تسلط سے آزاد کرائے، گلپر ان کی تحریک کا اہم حصہ ہے، جسے وہ سماجی تبدیلی کے لئے استعمال کر رہے ہیں۔ (13)

### روایتی گلپر کی مخالفت

بھگتی تحریک اور دلت کا احتجاج اگرچہ مختلف وقتوں، عہدوں اور ماحول میں ہوا، مگر دونوں تحریکوں نے روایتی گلپر اور اس کی روایات کے خلاف پر زور مخالفت کی کہ جس نے طبقہ اعلیٰ کے

سلطانِ کو معاملہ میں قائم کر رکھا تھا اور اپنے کلچر کی بنیاد پر لوگوں کو ہفتی طور پر غلام بنائے رکھا تھا۔ اگرچہ حکمران طبقوں کے پاس طاقت، اقتدار اور دولت ہوتی ہے، ان کی بنیادوں پر اپنے مفادات پورے کرتے ہیں اور اپنے کلچر کو ایک آفیئی شکل دیتے ہیں، مگر اس کے باوجود ایسا نہیں ہوتا ہے کہ عام لوگ ان کے سلطان کو خاموشی سے برداشت کر لیں۔ ان کے سلطان اور ان کی تشکیل شدہ روایات والدار کے خلاف عوامی مزاحمت اور احتجاج مختلف شعبوں میں جاری رہتا ہے، جس کے ذریعہ وہ ان طبقوں کے اتحصال اور کھوکھلے پن کو ظاہر کرتے رہتے ہیں۔ اس مزاحمت کلچر کیئی شکلیں ہوتی تھیں، مثلاً ایک داستان گوئی تھی، جو کہ عوامی مجلسوں میں مقبول تھی۔ ان داستانوں کے ہیروز بادشاہ، فوجی جنرال، یا منصب دار نہیں ہوا کرتے تھے، بلکہ وہ افراد ہوتے تھے کہ جنہوں نے حکومتوں اور حکمرانوں کے خلاف بغاوتیں کیں، اور لوگوں کے حقوق کے لئے جدوجہد کی۔ ان میں مزاحیہ کردار بھی ہوتے تھے، چالاک اور عیار افراد کی کہانیاں بھی ہوتی تھیں، جو اپنے حیلوں اور فریبیوں سے اعلیٰ عہدیداروں کو چکھے دیتے تھے اور لوگوں کو ہنساتے تھے۔ ان میں ڈاکو اور لیسرے بھی ہوتے تھے، جو حکومت کے قانون اور انتظامیہ کے لئے خطرہ بن جاتے تھے۔ ان کے کارنائے لوگوں میں مقبول ہو جاتے تھے اور ان کی مزاحمت میں لوگ اپنے جذبات کی عکاسی دیکھتے تھے۔ ان کی مہماں نہ صرف کہانیوں اور داستانوں کا موضوع بنتی تھیں، بلکہ گیتوں کی شکل میں لوگوں کی زبان پر ان کی بہادری اور جرأت کے کارنائے ہوتے تھے۔ شماں ہندوستان میں سلطانہ ڈاکو آج بھی لوگوں کا ہیرو ہے۔ پنجاب میں نظام اور ہار کے بارے میں گیت گاؤں اور دیہات میں آج بھی گائے جاتے ہیں۔ سندھ میں جب پروچانڈ یو پولیس کے ہاتھوں قتل ہوا، تو اس کے جنائزے میں ہزاروں لوگوں نے شرکت کی اور اس کی قبر پر اجر گیس ڈال کر اس سے اپنے تعلق کا اظہار کیا۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ جب بھی حکمران طبقے اور ان کی حکومت لوگوں کا اتحصال کرتی ہے، ان پر جرود شد کرتی ہے، تو ہر وہ شخص جو اس سے بغاوت کرتا ہے وہ عوام کی نظر وہ میں ہیرو ہو جاتا ہے، یہ ہیروز داستانوں اور گیتوں میں مرنے کے بعد بھی زندہ رہتے ہیں۔ درلوگوں کو جرود ظلم کے خلاف ابھارتے رہتے ہیں۔

عوامی کلچر کی ایک دوسری مثال انوہیں اور گپ ہے کہ ”جس کے ذریعہ وہ حکمرانوں کو آسمان سے گرا کر زمین پر لے آتے ہیں، اور ان کے ارگردد جوشان و شوکت کا ہالہ ہوتا ہے اس

توڑ کر انہیں ان کی مسخ ٹھکل میں لے آتے ہیں۔ طبقہ اعلیٰ کے وہ افراد جو کہ سرکاری پروپیگنڈے میں پر ہیزگار، ایماندار، اور اعلیٰ کردار کے بتائے جاتے تھے، عوامی افواہیں انہیں بے ایماندار، بدعنوان، اخلاق سے بے بہرہ، اور ظالم و جابر کے روپ میں تبدیل کر دیتی تھیں۔ اس کی ایک مثال اطالوی سیاح منوچی کا سفر نامہ ہے، اس نے شاہ جہاں کے عہد میں ان بازاری افواہوں اور گپوں کو جمع کر دیا ہے کہ جو اس وقت گردش میں تھیں، ان افواہوں کی روشنی میں اگر شاہ جہاں کے کردار کو دیکھا جائے تو وہ انہیں شہوت پرست اور اخلاق سے گرا ہوا شخص تھا۔ یہی تصور یہاں ہی حرم کی ابھر کر آتی ہے، جو کہ اخلاقی بد عنوانیوں میں لمحڑا ہوا تھا۔ ان افواہوں نے حکمران اور اس کے خاندان کی تمام شان و شوکت کو خاک میں ملا دیا، اور لوگوں کی نظروں میں ان کی کوئی عزت و احترام نہیں رہا۔

روایتی کلچر سے بغاوت کی ایک اور مثال لوک کہانیاں ہیں، ہیرانجھا، سستی پنوں، سوتی مہینوں اور مرزا صاحب جاں میں عورتوں کی بغاوت ہے کہ جو معاشرتی اور سماجی روایات کے خلاف ہے۔ جب ان کہانیوں کو عوامی جلوسوں میں سنایا جاتا ہے تو لوگ بغاوت، مزاحمت اور انحراف کے جذبات سے متاثر ہوتے ہیں اور داستانوں کی عورتیں اور مردان کے ہیر و بن جاتے ہیں۔ خاص طور سے عورتوں کی بغاوت کو داستانوں میں تسلیم کر لیا جاتا ہے۔ اگرچہ عملی طور پر برادریاں اب بھی اس کی مخالفت میں ہیں کہ عورتیں جنسی معاملات میں آزاد رویہ اختیار کریں، لیکن داستانوں میں ان کے لئے یہ کردار دلکشی کا باعث ہو جاتے ہیں۔ یہ تضاد اس لئے ہے کہ وہ عورت کی آزادی سے متاثر تو ہوتے ہیں، مگر سلطنت شدہ روایات اور رسومات کہ جس سے مرد کی برتری قائم ہے، اسے چھوڑنا بھی نہیں چاہتے ہیں۔

عوامی کلچر میں ہم تھوار، رسومات اور ثقافتی و مذہبی جلوسوں کو بھی شامل کرتے ہیں، ان مجموعوں کی خاص بات یہ ہوتی ہے کہ اس میں شامل ہونے والے افراد اپنے سماجی درجہ اور رتبہ کو مجھے میں گم کر دیتے ہیں۔ ان جلے، جلوسوں اور مجموعوں میں سب لوگ ایک ایک ہو جاتے ہیں، سماجی امتیاز کے تمام نشانات اور علامات یہاں مست جاتی ہیں۔ جب لوگ گاتے ہیں، رقص کرتے ہیں، تو اس میں سب کی شمولیت مساوی بنیادوں پر ہوتی ہے، غریب و امیر، طاقتوروں کمزور، سب ایک ہو جاتے ہیں، اور تھوار و رسومات سے برابر کے ساتھ لطف انداز ہوتے ہیں۔

روایتی کلپر کے خلاف یہ مقبول عام اور مزاجتی کلپر وہ لوگ اختیار کرتے ہیں کہ جو کمزور اور غریب ہوتے ہیں، وہ ان کلپر روایات اور اقدار کو بطور ہتھیار استعمال کر کے، روایتی کلپر کے سلطے کے خلاف آواز اٹھاتے ہیں، ان کا یہ مزاجتی کلپر انہیں نہ صرف زندہ رہنے کا حوصلہ دیتا ہے، بلکہ معاشرے کو تبدیل کرنے کی خواہش بھی پیدا کرتا ہے۔

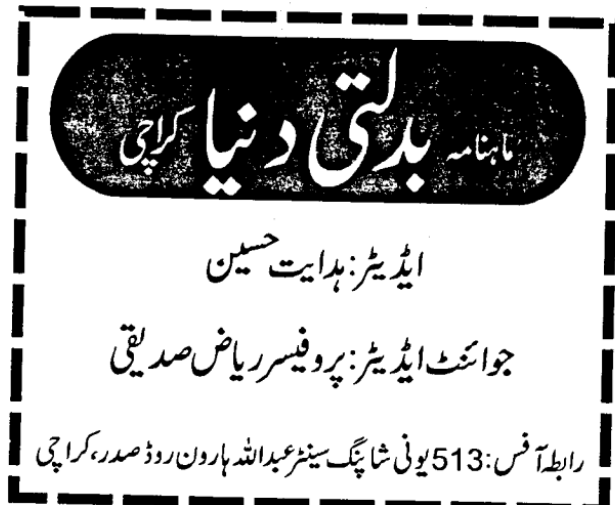
شفافی روایات اور اقدار معاشرے کو کنٹرول کرنے میں مدد دیتی ہیں، نہ صرف یہ بلکہ یہ وقت اور ماحول کے مطابق لوگوں کے رجحانات، رہنمائی، ادب آداب، رسم و رواج، اور دنیا کے بارے میں نقطۂ نظر کو تکمیل دیتے ہیں۔ یہ سیاسی تحریکوں اور معاشری ضروریات کی تکمیل میں بھی اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ مادی کلپر کے جس کا تعلق تکنالوجی سے ہوتا ہے، اسے معاشرہ آسانی سے قبول کر لیتا ہے، لیکن غیر مادی کلپر کے جس کا تعلق رہنمائی، رسم و رواج، اور طرز زندگی سے ہو، اسے اختیار کرتے ہوئے وقت لگتا ہے، کیونکہ ان کا تعلق قومی اور اچنک تعلق سے ہوتا ہے، لیکن تاریخی عمل کے ذریعہ جو سیاسی، معاشری اور سماجی تQMں ابھرتی ہیں، وہ معاشرے کو تبدیل کرتی رہتی ہیں، اور اس تبدیلی کے نتیجہ میں ایک نیا کلپر ابھرتا ہے۔

لیکن یہ کلپر پورے معاشرے کے لئے یکساں نہیں ہوتا ہے۔ طبقہ اعلیٰ اس کلپر کو اپنے منادات کے لئے استعمال کرتا ہے، جب کہ محروم طبقہ اس کلپر میں سے ایسے پہلو دریافت کرتے ہیں کہ جوان کی شناخت اور مزاجت میں ان کی مدد کریں۔ یہی تصادم اور کوشش معاشرے کو توڑتا اور تقسم بھی کرتا ہے، مگر اسی سے معاشرے کے مجموعی منادات کا نظر یہ بھی ابھرتا ہے۔

## حوالہ جات

1. Edward Tyler, *Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology, Philosophy, Religion, Language, Art and Custom*, John Murry Publisher London, 8171, vol.1.p.46.
2. William J. Bousma, *A Useable past: Essay in European Cultured History*. University California Press, 1990, p.53.
3. Ibid., p.125.
4. Norman F. Cantor, *Civilization of the Middle Ages*. Harper Perennial New York, 1993, pp.540-41.
5. Ibid., p.561.
6. Norbert Elias, *The Civilizing Process*. Blackwell Oxford, 1994., p.51.
7. Maria Mies, *Patirarchy and Accumulation on a World Scale*, Zed Books Ltd. London, 1986, p.19.
8. Peter N. Sterns, *The Industrial revolution in World History*. Westview Press Oxford, 1993, p.69.
9. Ibid., p.57.
10. Ibid., p.60.

11. Ibid., p.65.
12. Gail Omvedt, Dalit Literature in Maharashtra: Literature of Social Protest and Revoit in Western India, in: *South Asia Bulletin*, Vol.VII, Nos. 1&2, Fall 1986, p.80.
13. B.R.Joshi, Untouchable: *Voices of the Dalit Liberation Movement*. Zed Books Ltd. London, 1986, pp.83-84.



## مزارات: تعمیر و توسع کے دیگر محکمات

غافر شہزاد

بر صغیر پاک و ہند میں خانقاہ اور خانقاہی نظام کو معاشرے میں ایک ادارے کی حیثیت حاصل رہی ہے۔ خانقاہ میں مرکزی مقام صاحب مزار کو حاصل ہوتا ہے جو اپنی زندگی میں انسانی فناح و بہبود، اخوت و لیگانگت، خلائق خدا سے محبت و شفقت کے ایسے گھرے نقوش چھوڑ جاتا ہے کہ اس کے وصال کے بعد بھی لوگوں، عقیدت مندوں اور زائرین کے دل اس بے پناہ محبت، احساس تحفظ، بے پایاں عقیدت اور ارادت سے سرشار رہتے ہیں، اور اس میں مسلسل اور مستقل اضافے ہوتا رہتا ہے۔

درگاہ کی بالکل ابتدائی شکل ایک جگرے کی ہوتی ہے جو چاروں یواروں اور بعض اوقات ایک گنبد نما چھت پر مشتمل ہوتا ہے جب تک صوفی زندہ رہتا ہے یہ جگرہ صاحب کشف و کرامات کی قیام گاہ ہوتا ہے، وصال کے بعد عموماً صوفی یا شیخ کو اسی جگرے میں دفن کر دیا جاتا ہے اور یوں جو مقام زندگی میں شیخ کو حاصل ہوتا ہے، مرنے کے بعد کم و بیش وہی حیثیت و مرتبہ اس کی درگاہ یا تربت کو حاصل ہو جاتا ہے، پلکہ وصال کے بعد تو زائرین کی نظروں میں عقیدت و ارادت اور بھی بڑھ جاتی ہے کہ اب شیخ ان کی تھنا نہیں، خواہشات، دعائیں بر اہ راست خالق حقیقی تک مکوثر طور پر پہنچانے کے زیادہ اہل ہو جاتا ہے اور یوں قبولیت زیادہ لیتی ہو جاتی ہے۔

وقت گزرنے کے ساتھ درگاہ اور اس سے متعلق دیگر عمارت کی تعمیر و توسع کا ایک لامتنازع سلسلہ شروع ہو جاتا ہے زائرین کی بڑھتی ہوئی تعداد کو سہولیات کی فراہمی کے لئے وقف انتظامیہ ہمیشہ کوشش رہتی ہے تبی وجہ ہے کہ درگاہیں بڑے اداروں کی حیثیت اختیار کر لیتی ہیں اور شہری

آبادی میں ان کی موجودگی گرد و پیش کی عمارت، سیاسی، سماجی اور مذہبی سرگرمیاں ان پر اثر انداز ہوتی ہے۔

خصوصاً شہری آبادی میں درگاہ کی حیثیت ایک مقناطیس جیسی ہوتی ہے جو اپنی جنسی نظرت و بیت رکھنے والے زائرین کے لئے زیادہ کشش رکھتا ہے اور جس طرح ہر مقناطیس کے گرد ایک حلقہ کشش (Magnetic Field) ہوتا ہے کہ لوہ چون جب اس کی حدود میں آتے ہیں تو اول باہم کشش کا احساس جنم لیتا ہے اور جب قدرے قریب ہوں تو کچھ چلتے ہیں، بالکل ایسی ہی صورتحال سے زائرین اس وقت دوچار ہوتے ہیں، جب وہ کسی صوفی یا شیخ کے حلقہ ارادت میں آتے ہیں، شیخ ایک مقناطیس کی طرح ان کو اپنی جانب کھینچ لیتا ہے اور پھر جیسے لوہ چون جو مقناطیس کے ساتھ چکے رہتے ہیں، ان کے اپنے اندر قوت کشش پیدا ہونا شروع ہو جاتی ہے ایسی ہی صورتحال سے زائرین گزرتے ہیں اور اپنی اپنی خاصیت و امیت کے مطابق ان کے اندر روحانی تبدیلیاں وقوع پذیر ہونے لگتی ہیں۔

خانقاہوں پر دن بدن بڑھتی ہوئی زائرین کی تعداد کی بیانی و بصری آبادی میں اضافہ کو قرار نہیں دیا جا سکتا اس کے پس پر دہ کئی دیگر عوامل اثر انداز ہوتے ہیں جوں کر زائرین کی تعداد میں اضافہ کا سبب بنتے ہیں۔

عمومی سطح پر تو یہی سمجھا جاتا ہے کہ زائرین کی خواہشات، دعائیں اور تمنائیں میں اگر پوری ہو رہی ہوں، تو درگاہ پر حاضری دینے والوں کی تعداد میں اضافہ لیتی ہے اور اس کے لئے زائر کا مسلمان ہونا بھی ضروری نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ گزشتہ چند دہائیوں میں اگر کئی خانقاہیں وسیع اور مقبول ہوئی ہیں تو کئی ایسی بھی ہیں کہ جنہوں نے زائرین کی کشش کے حصار کو توڑا ہے اور اب وہاں ویرانی سرپھوڑتی ہے، کوئی چراغ جلانے کے لئے بھی حاضر نہیں ہوتا، اس رد و قبول کے پیچھے سیاسی، سماجی، معائی اور مذہبی سطح پر کئی حرکات ہیں، یہاں ان کا ذکر ہی مقصود ہے۔

اس بات سے تو قطعی انکار نہیں ہے کہ زائرین کی توجہ اور کشش کا مرکز و محور در اصل شیخ کی شخصیت ہی ہوتی ہے اور یہ کر شیخ کی خصیت کی وہ روحانی قوئیں دکھاتی ہیں، جو وصال کے بعد بھی لوگوں کو اپنے حلقہ اثر اور حلقہ ارادت میں رکھتی ہیں۔ عموماً یہ سمجھا جاتا ہے کہ تمام کائنات کو تین سو اسی صوفیاء کنٹرول کرتے ہیں ان میں قطب، ولی، ابدال، اوتاد وغیرہ شامل ہیں۔ زائرین کا یہ

اعتقاد ہوتا ہے کہ جس طرح زندگی میں شیخ نے لوگوں کی مدد کی ہے، مرنے کے بعد بھی شیخ اسی طرح، بلکہ زیادہ مسٹور انداز سے ان کی دادرسی کر سکتا ہے۔ جب زائرین کی خواہشات اور دعاویں قبول ہو جاتی ہیں تو شیخ پر ان کا اعتماد اور بھی مستحکم ہو جاتا ہے اور اگر شنوائی نہ ہو تو زائرین کسی دوسری درگاہ کا درخ کرتے ہیں۔

جب تمنا میں برآئیں، شیخ پر اعتماد مصبوط تر ہو جائے، تو زائرین کی حاضری کی تعداد میں اضافہ ہونا قدر تی امر ہے اور وہ نہ صرف خود حاضری دیتے ہیں بلکہ عزیز، رشتہ دار اور اقرباء کو بھی ہمراہ لاتے ہیں اور اجتماعی تشكیر ادا کرتے ہیں۔ صوفیاء کی عارفانہ شاعری لوگوں کے دلوں پر براہ راست اثر انداز ہوتی ہے اور انہیں جذباتی طور پر زیادہ متحرک کرتی ہے اور وہ زیادہ عقیدت، طہانیت اور کشش سے صاحب مزار کی جانب رجوع کرتے ہیں۔ مختلف علاقوں سے تمنا میں لئے، متنوع ثقافت و تہذیب کے باشندے درگاہ پر آ کر ایک دوسرے کے ساتھ ایک ان دیکھے رشتے میں جڑ کر ایک ہو جاتے ہیں، کہ ان کا مرکز ایک ہی ہوتا ہے، یہ زائرین خون کا رشتہ نہ ہونے کے باوجود ”پیر بھائی“ کے رشتے میں منسلک ہو کر معاشرے میں ایک علیحدہ گروہ کی حیثیت سے ابھرتے ہیں اور پھر اکٹھے ہو کر درگاہ پر حاضری کے لئے آتے ہیں۔

شیخ کے وصال کے بعد اس کا خلیفہ یا گدی نشیں زائرین اور شیخ کے درمیان واسطے کا کام سر انجام دیتا ہے، اگرچہ عقیدت مند یہ یقین رکھتے ہیں کہ ان کی حاضری شیخ کے وصال کے باوجود اس کے علم میں رہتی ہے اور وہ باخبر رہتا ہے کہ کب کون کس تمنا اور خواہش کو لے کر اس کی درگاہ پر آیا، اس کے لئے مختلف حکایات بیان کی جاتی ہیں مابعد الطیعاتی واقعات کا سہارا لیا جاتا ہے پھر بھی، زندہ شیخ، جو کہ خلیفہ یا گدی نشیں ہوتا ہے، اس کا کردار شیخ کے بعد انتہائی اہمیت اختیار کر جاتا ہے، زائرین اس کے ہاتھ پر بیعت کرتے ہوئے یقین کرتے ہیں کہ وہ اصل شیخ کے ہی ہاتھ پر بیعت کر رہے ہیں۔

اس وقت حضرت بخشی سلطان باہو کے نویں خلیفہ گدی نشیں ہیں، آنھویں خلیفہ کا وصال 2001ء میں ہوا، انہوں نے اپنی زندگی میں ہی اپنی دوسری بیوی کے بڑے بیٹے کو اپنا خلیفہ مقرر کر دیا تھا، کم سی ہونے کے باوجود دوسری بیوی کے بھتیجے ہیں کہ اب یہ بچان کے اور پیر صاحب کے درمیان ایک پل کی حیثیت رکھتا ہے۔

حضرت داتا گنج بخش علی ہجویریؒ کی شادی اور اولاد کی کوئی باقاعدہ شہادت نہیں ملتی، اس درگاہ پر گدی نشینی کا سلسلہ ان کے اولین خلیفہ شیخ ہندیؒ کی اولاد کے حوالے سے چلتا ہوا یہاں تک پہنچتا ہے، باقاعدہ گدی نشین نہ ہونے کے باوجود ان کے کشف و کرامات کی مضبوط گرفت ہے کہ دو دہائیاں پہلے چند کنال کے رقبے پر محیط درگاہ اب انھاون کنال تک وسیع ہو گئی ہے، زائرین کی تعداد میں بے پناہ اضافہ کی وجہ سے آج بھی یہ جگہ کم پڑ جاتی ہے اسی طرح بابا فرید الدین گنج شکرؒ پاک پتوں کی خانقاہ کا احاطہ بھی تین گناہو چکا ہے، جو اس بات کا شاہد ہے کہ چشتی سلسلے کی اس درگاہ پر زائرین کی تعداد بڑھ رہی ہے۔

زارین کی تعداد میں اضافہ کے کئی دیگر جزوی اسباب بھی ہوتے ہیں، جن کی موجودگی درگاہ کی وسعت کا سبب بنتی ہے ان میں ایک اہم سبب درگاہ کا محل وقوع ہے۔ درگاہ اگر شہری آبادی کے ایسے علاقے میں ہے جہاں بسیں ویکنیں بکثرت دستیاب ہوں، اس وجہ سے بھی حاضرین کی تعداد میں اضافہ ہوتا ہے۔ درگاہ حضرت داتا گنج بخش علی ہجویری پر ایک سروے کے مطابق پائیں فیصلہ زائرین ایسے آتے ہیں جو نہ تو نماز پڑھنے آتے ہیں اور نہ ہی درگاہ پر سلام و فاتحہ، بلکہ وہ یہاں وقت گزارنے آتے ہیں، زندگی جہاں پر سرست اور بھرپور ہے لہذا وہ درگاہ حضرت علی ہجویریؒ پر بھی آتے ہیں۔ قیام پاکستان سے قبل بھائی دروازے کے باہر کھلے میدان میں فلم بنی، تھیڑہ دوٹکنی کا ایک سلسلہ جاری رہتا تھا، اس سرگرمی نے بھی درگاہ حضرت علی ہجویریؒ پر آنے والے زائرین کی تعداد میں اضافہ کیا، شمالی جانب سے لا ہور میں داخل ہونے والوں کا اولین واسطہ اسی درگاہ سے پڑتا ہے۔ اس طرح درگاہ بابا بخش شاہ اگرچہ بر طانوی عہد سے قبل تدبیح شہری صور سے باہر واقع تھی، مگر جب ریلوے رود ہنائی گئی اور یہ درگاہ اہم سڑک پر آگئی، تو وقت گزرنے کے ساتھ زیادہ باروفت اور گزرنے والوں کی توجہ کا مرکز بنتی چل گئی۔ شاید تعلق لا ہور کے باہر جی فی روڈ پر واقع در بار بابا حیدر سائیںؒ سے حاصل ہونے والی آمدن برائے سال (02-2001ء) مبلغ 31.50 لاکھ تھی، یہ در بار چند برس پہلے تعمیر ہوا، سڑک کے کنارے اور بادا می باغ بس ٹرینل کے نزدیک ہونے کے سبب یہاں زائرین کی تعداد روز بروز بڑھتی جا رہی ہے، یہاں سے حاصل ہونے والی آمدن اس بات کا ثبوت ہے۔

حضرت میاں میر قادریؒ ستر ہویں صدی کی اہم ترین بزرگ شخصیت تھے، دارالشکوہ و دیگر بڑے بڑے لوگ عقیدت مند تھے وقف انتظامیہ نے جب 1960ء میں اس کا انتظام سنبلہ لا تو اس کار قبہ 25 کنال ایک مرلہ تھا جبکہ اس سے ملحقہ اصل جائیداد 567 کنال 4 مرلے تھی، مگر آج کچھ آبادیوں اور بربادیوں کی عہد کی عمارت نے درگاہ کو محدود کر دیا ہے، یہاں سے سالانہ 17.50 لاکھ روپے کی آمدنی ہوتی ہے جو کہ زائرین کی کم ہوتی ہوئی تعداد کی غماز ہے۔

آج بھی درگاہ میاں میر قادریؒ پر عقیدت مند حاضر ہوتے ہیں، مگر شہر کے مرکز سے ایک جانب ہونے کے سبب اور پلک ٹرانسپورٹ کی خاطر خواہ سہولت نہ ہونے کے سبب، یہاں زائرین کی تعداد تو قعات سے کہیں کم ہے۔

جنگ شہر سے اسی کلومیٹر دور درگاہ حضرت تختی سلطان باہوؒ پر عام دنوں میں مقامی اور قرب و جوار کے علاوہ دور دراز سے لوگ حاضری کے لئے آتے ہیں، مگر محرم کے ایام میں یہاں حاضری دینے والوں کی تعداد لاکھوں تک پہنچتی ہے ہزاروں کی تعداد میں بھری ہوئی بسوں میں زائرین خصوصی طور پر حاضری کے لئے آتے ہیں، اور دور دراز ہونے کے باوجود صاحب مزار کی شخصیت کی کشش کا حلقة اڑانیں اپنی جانب کھینچتا ہے۔

درگاہ امام بری سرکار اور درگاہ گولڑہ شریف کی اہمیت سے انکار نہیں ہے، صاحب مزار بھی کشف و کرامات کے حامل بزرگ تھے، مگر اسلام آباد جیسا نیا شہر بننے کے سبب، زائرین کی تعداد میں گزشتہ دو دہائیوں میں بے پناہ اضافہ ہوا۔ تختی سروردیہ غازی خان اور خواجہ غلام فرید کوٹ مٹھن کے مزارات دور دراز اور اہم شہروں سے الگ ہونے کے سبب گزشتہ برسوں میں وہ اہمیت نہ حاصل کر سکے، اور زائرین کی تعداد میں بھی اس تناسب سے اضافہ نہیں ہوا، جیسا ہونا چاہئے تھا، تو یعنی وقوع کی بدولت ایسا ہوا ہے۔ اچ شریف، کبھی مرکز و منع ہوتا تھا، مگر آج بہاول پور شہر سے چالیس کلومیٹر دور ہونے کے سبب لوگ سہولت سے وہاں حاضری کے لئے نہیں جا سکتے، اگرچہ وہاں قادری اور سہروردی سلسلے کے اہم بزرگ مدفون ہیں سید محمد غوثؒ، حضرت محبوب سبحانیؒ، حضرت جلال الدین بخاریؒ سرخ پوش، حضرت مندوم جہانیاں جہاں گشتؒ، حضرت راجن فیالؒ، حضرت فضل دین لاڈلا، بی بی جیوندیؒ، حضرت عبدالحکیم بھیسی اہم بزرگ ہستیوں کے مزارات اچ شریف میں موجود ہیں۔

درگاہ اس وقت بھی زائرین اور عقیدت مندوں کی توجہ کا مرکز بن جاتی ہے، جب بادشاہ وقت، حاکم زمان، صدر یا وزیر اعظم وہاں آ کر ماتھا لینے کے، اس لحاظ سے شاہی یا حکومتی سرپرستی بھی درگاہ پر لوگوں کی حاضری میں اضافہ کا سبب نہیں ہے۔ اکبر و دیگر مغل بادشاہوں کے عہد میں درگاہ حضرت خواجہ معین الدین چشتی پر حاضری دینے والوں کی تعداد میں بے پناہ اضافہ ہوا، اکبر عقیدت کے طور پر نئے پاؤں چل کر درگاہ پر سلام کے لئے آیا، درگاہ حضرت میاں میر قادری پر دارالشکوہ کی خصوصی عقیدت نے ہمیشہ لوگوں کو اس جانب متوجہ کئے رکھا یہاں تک کہ اور ٹک زیب عالمگیر کو دارالشکوہ کو قتل کرنے کے باوجود مزار شریف کی عمارت تعمیر کروانا پڑی، تاکہ حضرت میاں میر سے عقیدت رکھنے والوں کے دلوں میں اس نفرت کا ازالہ ہو سکے، جو دارالشکوہ کے قتل کے بعد ان کے دلوں میں پیدا ہوئی تھی۔

صدر الیوب خان نے 1960ء میں مزارات کی بہتر دیکھ بھال اور وقف آمدن کے بہتر انتظام کے لئے مکملہ اوقاف تخلیل دیا، اور ڈپٹی کمشٹر اور کمشٹر صاحب جان کو ہدایات جاری کیں کہ وہ عرس کی تقریبات، رسم چادر پوشی وغیرہ میں خود شرکت کریں۔ جزل محمد ضیاء الحق نے 1979ء میں درگاہ حضرت علی ہجویری پر تعمیر ہونے والی جامع مسجد کا نہ صرف سنگ بنیاد رکھا بلکہ ڈیزاں منتخب کرنے والی کمیٹی کی سربراہی بھی قبول کی، ترقیاتی اخراجات کے لئے صوبائی اور وفاقی حکومت کو 50:50 کی بنیاد پر رقوم فراہم کرنے کی ہدایات جاری کیں اور اپنی ذاتی جیب سے بھی کچھ رقم تعمیراتی فنڈ میں جمع کروائی۔

بنے نظیر بھٹو نے وزیر اعظم بننے کے بعد درگاہ حضرت بابا فرید الدین گنج شکر سے ملحقہ جامع مسجد کی تعمیر کے لئے 12 کروڑ روپے کی خلیر قدم فراہم کی، وزیر اعظم محمد نواز شریف نے نہ صرف راتا دربار کمپلیکس کی تعمیر و تکمیل میں خصوصی دلچسپی لی بلکہ 31- مئی 1999ء کو کمپلیکس کا افتتاح بھی کیا۔

درگاہ حضرت علی ہجویری اور درگاہ بابا فرید پر زائرین کی بڑھتی ہوئی تعداد اور وسیع ہوتے ہوئے کمپلیکس کے پس پر دہ جہاں دیگر محکمات کام کر رہے ہیں، وہاں حکومتی سطح پر ان درگاہوں کی سرپرستی بھی ایک اہم سبب ہے، جس نے گزشتہ تین دہائیوں میں زائرین کی تعداد میں بے پناہ ضانہ کر دیا ہے۔

میزارات پر زائرین کی بڑھتی ہوئی تعداد اور اس کی بدولت وسیع تر ہوتے ہوئے دربار کمپلیکس کے پس پرداہ، بچ ہے کہ عقیدت مندوں کے اعتقاد اور صاحب مزار سے منسوب تبرکات کا بھی اہم ترین روں رہا ہے مگر جدید تر سماجی زندگی اور معاشرتی تانے بانے نے اس معاملہ کو پچیدہ تر کر دیا ہے۔ قیام پاکستان سے قبل ہندوؤں اور سکھوں کے تہواروں کے مقابلے میں مسلمانوں کی مذہبی رسومات، اعراس وغیرہ کا آغاز ایک قدرتی عمل تھا تہذیبی و مذہبی شاختہ بھی ان سرگرمیوں کے آغاز کا سبب بی۔ اس فانی دنیا سے رخصت ہونے کے بعد بھی شیخ اپنے مریدین میں زندہ رہتا ہے، اس کی تجدید کے لئے زائرین میزارات پر مختلف رسومات و تقریبات کے لئے اکٹھے ہوتے رہتے ہیں، کئی میزارات پر نئے چاند کی پہلی جمرات کو عقیدت مندا کٹھے ہوتے ہیں، دعا، فاتحہ، قرآن خوانی، اور قوالی کا اہتمام کیا جاتا ہے، گیارہویں اور بارہویں کا بندوبست کیا جاتا ہے۔ ہفتہ میں جمرات کے روز عقیدت مند ضرور حاضری دیتے ہیں، اسی طرح سالانہ عرس کی تقریب کا اہتمام مریدین کے سال میں کم از کم ایک مرتبہ اکٹھے ہونے کا سبب بنتا ہے۔ یہ روزہ ہوتا ہے جب شیخ نے اس دنیا سے پردہ فرمایا ہوتا ہے اور عقیدت مندوں کے لئے یہ خوشی کا دن ہوتا ہے کہ یہ شیخ کے خالق حقیقی سے ملنے کی خوشی کے اہتمام کا دن ہے۔

وقت گزرنے کے ساتھ عرس کی ایک روزہ تقریبات پھیل کر سرہ روزہ تقریبات کی شکل اختیار کر گئی ہیں۔ پہلے روز کوئی اہم سیاسی و مذہبی شخصیت عرس کی تقریبات کا افتتاح رسم چادر پوشی سے کرتی ہے، دوسرے روز مغل سماں کا اعتقاد کیا جاتا ہے اور تیسرا روز اختتامی تقریبات منعقد کی جاتی ہیں، تین دنوں پر عرس کی تقریبات کو پھیلانے کا مقصد زیادہ سے زیادہ زائرین کو سہولت و موقع فراہم کرتا ہے کہ وہ حاضری کے لئے آئیں اور اپنی شرکت کو لیتیں بنائیں۔

درگاہ بابا فرید الدین گنج شکر پر 5 تا 9 محرم بہشتی دروازہ کھولا جاتا ہے، زائرین عقیدت مند یقین رکھتے ہیں کہ ان مخصوص ایام میں اگر کوئی بہشتی دروازے سے گزرنے کی سعادت حاصل کرے تو وہ سید حاجت میں جائے گا۔ 5 محرم تا 6 محرم کو نماز مغرب کے بعد دیوان موعود مسعود بہشتی دروازہ کھولتے ہیں، 7 محرم کو یہ سعادت چیف ایڈمنیسٹریٹ اوقاف کے حصہ میں آتی ہے، 8 محرم کو ضلعی انتظامیہ اور 9 محرم کو زوٹل ایڈمنیسٹریٹ اوقاف بہشتی دروازے کی کشادگی کی رسم ادا کرتے ہیں دنوں کی یہ تخصیص عدالت نے کی ہے اور گزشتہ کئی برسوں سے اس پر عمل درآمد کیا جا رہا ہے۔

درگاہوں پر اس طرح کے مفروض اور تقریبات کے یہ تمام مسئلے دراصل زیادہ سے زیادہ زائرین کو درگاہ کی جانب کھینچنے کے لئے کئے جاتے ہیں اور اسی تناسب سے درگاہوں پر حاصل ہونے والی آمدن میں اضافہ بھی ہوتا چلا جاتا ہے۔ جہاں تک عقائد کی بات ہے، زائرین نے مختلف درگاہوں سے مختلف عقیدے باندھ رکھے ہیں، دارالشکوہ نے سفیدۃ الاولیاء میں لکھا ہے کہ اگر کوئی چاپ لیں (روز، جمرات، سال) تک درگاہ حضرت دامتَعْزَّيزٍ بَخْشٍ پر حاضری دے گا تو اس کی مراد لا زماپوری ہوگی۔

درگاہ زندہ پیر سوال کمپ پر حاضری دینے والوں کا پختہ عقیدہ ہے کہ اگر نایبیا کم ہوتی ہوئی بصارت والا شخص وہاں حاضری دے تو اس کی بینائی لوث آتی ہے، درگاہ حضرت تھی سلطان بابو کی مغربی جانب واقع درخت پر لگے پتوں کے بارے میں خواتین کا عقیدہ ہے کہ اگر کوئی پتہ بچائی ہوئی چادر پر گرے، اور وہ عورت اس پتے کو کھا لے تو اس کے ہاں اولاد زرینہ پیدا ہوگی۔

درگاہ حضرت نوری حضوری بحوالی پر حاضری دینے والی خواتین کا عقیدہ ہے کہ اگر واقع تلاab کا پانی پی لیا جائے یا نہالیا جائے تو کئی جسمانی و روحانی زنانہ امراض کا خاتمه ہو جاتا ہے۔

یہ ایک سماجی حقیقت بن چکی ہے کہ مزارات اور ان سے متعلق یہ تمام اعتقادات زائرین کے لئے جسمانی و روحانی مسائل و معاملات کو سلیمانی کا سبب بنتے ہیں۔ نفیاتی سطح پر ان کی شخصیت کو توازن بخشنے ہیں، لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ اگر کسی پاگل کو درگاہ حضرت دیوان چاولی مشائخ بوریوالہ پر زنجیروں سے باندھ کر چھوڑ دیا جائے تو چند روز کے بعد اس کا پاگل پن درست ہونے لگتا ہے، یہ اور اس طرح کے دیگر عقائد ہی دراصل زائرین کی حاضری میں اضافے کا سبب بنتی ہیں۔

وقف انتظامیہ نے ایک اور تحریر بھی کیا ہے کہ اگر کسی درگاہ پر زائرین کو سہولت پہنچانے کے لئے تعمیرات کا کام کیا جائے تو اس سے بھی نہ صرف زائرین کی حاضری میں اضافہ ہوتا ہے بلکہ اس سے درگاہ سے حاصل ہونے والی آمدن میں بھی خاطر خواہ اضافہ ہوتا ہے۔ درگاہ بی بی پاک دامنہ لاہور میں چند برس قبلى وقف انتظامیہ نے کمپلیکس کی تعمیر کی، تو درگاہ سے حاصل ہونے والی آمدن جو محض سات آٹھ لاکھ روپے سالانہ تھی، بڑھ کر، چند برسوں میں چونسٹھ لاکھ تک پہنچ گئی، گزشتہ دو برس میں جب درگاہ حضرت بابا بلیسہ شاہ پر تعمیراتی کام ہو رہے تھے، تو اس دوران

میں کیش بکس سے حاصل ہونے والی آمدن گزشتہ سالوں کے مقابلے میں اٹھائیں فیصلہ ائمہ تھی۔ مختصر یہ کہ آج درگاہ پر زائرین کی بڑھتی ہوئی تعداد، اور مزارات کی توسعہ و تعمیرات کے پیچے مغض صاحب مزار کی شخصیت، حیات و تعلیمات یا زائرین کے اعتقادات ہی کا رفرمانیں ہوتے، بلکہ اس کے علاوہ کئی اور محکمات بھی کام کر رہے ہوتے ہیں، خانقاہی نظام اب ایسا سادہ نہیں رہا، بلکہ اس میں بے شمار پیچیدگیاں پیدا ہو چکی ہیں۔ اب یہ مغض عقیدت مندوں کے لئے دعا فاتح یا نذر نیاز کی جگہ نہیں ہے بلکہ ان درگاہوں سے جزے ہوئے لوگوں کے لئے اپنا قد کاٹھ اور اہمیت بڑھانے کا مرکز ہے، وقف انتظامیہ کے لئے ذریعہ آمدن ہے، عقیدت مندوں کے لئے ایک اہم ثقافتی و مذہبی سرگرمی ہے، ذہنی طور پر معدود اور نظر کرنے والوں کے لئے جائے عافیت ہے، میلیوں ٹھیلوں اور تہواروں کے شاکین کے لئے اطمینان گاہ، تجارت سے وابستہ لوگوں کے لئے کاروباری مرکز ہے، نفیاً طور پر غیر متوازی لوگوں کے لئے روحانی علاج گاہیں ہیں اور یہ لمحہ فکر یہ ہے کہ خانقاہوں کی تعمیر و توسعہ میں بہت تیزی سے اضافہ ہوتا چلا جا رہا ہے۔



## کلچر، نیشنلزم اور کمیونل سیاست

کے۔ این۔ پائکر/ترجمہ: طاہر کامران

عام طور پر ہندوستانی قوم پرستی کو بعض نوآبادیاتی نظام کی مخالف سوچ کا عملی اظہار سمجھا جاتا ہے اور اس طرح قوم پرستی کی تشكیل میں کئی دیگر بہت ہی اہم عناصر کو اکثر نظر انداز کر دیا جاتا ہے۔ ایسے نظر انداز کے گئے عناصر میں کلچر کا ایک مثال کے طور پر پیش کیا جا سکتا ہے حالانکہ قوم کی تعریف اس کے کلچر کے بنا مکمل نہیں ہوتی اس کے ساتھ ساتھ اس حقیقت کو بھی پس پشت نہیں ڈالنا چاہئے کہ قومی احساس کے غم و پانے میں کلچر غیر معمولی کردار ادا کرتا ہے۔ لیکن ہم کلچر کو زیادہ سے زیادہ قوم پرستی (Nationalism) کے زیر دست اور ثانوی حیثیت دینے پر راضی ہو پاتے ہیں جو کہ قوم پرستی کے تابع تخلیقی سرگرمیوں کے دائرے تک محدود رہتا ہے۔ اس سوچ سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ کلچر یا تو قوم پرستی کی ترویج کا ایک ذریعہ ہے یا قوم کے نام پر افراد کو تحریک کرنے کا ایک آہل کلچر کو قوم پرستی کے آہل کارکی حیثیت سے اس طرح کا کردار ادا کرنے کی بیشتر مثالیں ادب، بصری فنون اور فنون لطیفہ کی دیگر اصناف سے بڑی تعداد میں مل جائیں گی۔ البتہ یہ بات بہت اہم ہے کہ قوم پرستی اور کلچر کا رشتہ بہت پیچیدہ ہے جس کا اظہار قوم کی تشكیل میں شیخ ہونے والے عمل میں ہوتا ہے۔

آزادی سے پہلے اور بعد کے ہر داد وار کے دوران مذہبی سیاست نے ایسے کلچرل نیشنلزم (قوم پرستی) کی تشكیل کر دی جس کے مفہوم و مفہوم سابق سے بالکل ہی مختلف تھے۔ اس نیشنلزم کی تشكیل میں مذہب اور کلچر کے باہمی رشتے کو مرکزی حیثیت حاصل تھی۔ قبی آزادی کی تحریک کے دوران دونوں یعنی ہندو اور مسلمان فرقہ وارانہ (کمیونل) تنظیموں اور عناصر نے مذہب اور کلچر کے اس رشتے کو یا کسی حمایت کے حصول کے لئے استعمال کیا۔ اوقات حاضر میں تو ہندو کمیونزم (فرقہ

واریت) نے تو سیکولر اور علاقائی نظریات پر مبنی نیشنلزم کو ترک کر کے کلچرل نہ ہب کو اپنی قوی تشكیل کی بنیاد بنایا۔ وقت کے گزرنے کے ساتھ ساتھ نوآبادیاتی نظام کی مخالف قوم پرستی کو مخالفت برائے مخالفت جیسا مفہی رو یہ سمجھ کر طاقتی نیاں پر رکھ دیا گیا اور اس کے مقابل کے طور پر کلچرل نیشنلزم (قوم پرستی کی بنیاد شفاقتی و تہذیبی اختلاف پر ہو) کو اپنالیا اور نہ ہب اور کلچرل ہب پر تغیر کئے گئے اس نیشنلزم ہی کو ہندوستان کا صحیح اور ثابت نیشنلزم قرار دیا۔ چنانچہ نیشنلزم کے جو معانی اخذ کر لئے گئے ہیں جس میں قوم کی دسیع تر حدود دکا دائرہ تنگ کر دیا گیا ہو۔

### دُو علمی و نظری نقطہ ہائے نظر

نوآبادیاتی ممالک میں قومی شعور کی تشكیل میں کلچر کے کردار مے متعلق بحث کو دو علمی و نظری نقطہ ہائے نظر میں بانٹ سکتے ہیں۔ کلوینیل ازم کی مخالفت میں چلنے والی تحریکوں کے رہنماء جنہوں نے کلچر کے اندر نوآبادیاتی نظام کے خلاف مزاحمت کے امکانات کو پہچان لیا وہی ان کے قائد بنے۔ کلچر اپنے اپنے پس منظر میں سماج کا وہ مظہر ہیں جس پر کلوینیل ازم نے کبھی تو اسے تابع بنا کر (hegemonization) اور کبھی اپنے آپ میں سمو کر تھے کر لیا۔ لہذا کلچر کا احیاء اور نوآبادیاتی استبداد کے خلاف مزاحمت نوآبادیات ہی کا رد عمل تھا۔ جو زے ریزال (Jose Rizal) نے فلپائن میں اور آملکار کمیرال (Amilcar Cabral) نے گنی بساو (Guinne Bissau) میں نوآبادیاتی راج کے خلاف کلچر کو احیاء کے طور پر استعمال اور قومی شعور کی تشكیل میں اُسے مرکزی حیثیت دی۔ ریزال جس نے خود ہی اپنے معاشرے کی تاریخ اور کلچر کی ادبی اور علمی شہپاروں کے ذریعے تشریع کی اُس کے نزدیک کلچر کا احیاء قوم پرستی (نیشنلزم) کا بہت ضروری حصہ ہے۔ دوسری طرف کمیرال نے کلچر کو نوآبادیاتی راج کے مخالف شعور کی تشكیل کے عمل سے منسلک کرنے کی کوشش کی ہے۔ وہ رقم کرتا ہے۔

آزادی کی جدوجہد کے لئے چلنے والی تحریکوں کی تاریخ کا مطالعہ اس بات کو واضح کر دیتا ہے کہ ان تحریکوں کے ابھر آنے سے قبل کلچر مظاہر کا ظہور ہوتا ہے جو رفتہ رفتہ ایک ایسی کامیاب یا ناکام کوشش میں بدل جاتا ہے جس کے تحت مغلوب افراد اپنی کلچرل شخصیت کو نظام و غالب عناصر کے کلچر

کی نفی کر کے اجاگر کرتے ہیں۔ غیر ملکی تسلط نے مقامی افراد کو جتنا ہی حکوم کیوں نہ بنا رکھا ہوا اور اس حکومی پر اقتصادی، سیاسی اور سماجی غلبے کے اثرات جتنے گہرے کیوں نہ ہوں۔ آزادی کی تحریک کی تعمیر اور تشكیل پر نتیج ہونے والے جراثیم جو ناآبادیاتی غلبے کو چیخ کرتے ہیں پلچر ہی میں پہنچ ہوتے ہیں۔ (2)

ریز اال اور کہر اال دونوں کے مطابق کلوش ازم ایک ایسا نظام ہوتا ہے جس کے اثرات تمام سماجی پہلوؤں بیشوں زیر تسلط افراد کے سیاسی حقوق پر واضح طور پر مرتب ہوتے ہیں حتیٰ کہ ناآبادیوں کے حکوم افراد کے پلچر حقوق بھی جامع طور پر متاثر ہوتے ہیں۔ ناآبادیاتی نظام کے اثرات ناآبادیوں میں ان کی سیاست کے مقابلے میں پلچر کے میدان میں کہیں زیادہ ہوتے۔ سیاست پر اس قدر اثرات اس لئے مرتب نہ ہو سکے کیونکہ ناآبادیوں میں ناآبادیاتی قوتوں کے آنے سے قبل جمہوریت کا وجود نہ تھا لہذا ناآبادیاتی دور کی پالیسیوں کے اثرات پلچر پر سیاست کی نسبت کہیں زیادہ ہوئے کیونکہ پلچر سے ہر خاص و عام کا تعلق ہوتا تھا۔ نتیجے کے طور پر جیسا کہ کہر اال کا خیال ہے کہ ناآبادیاتی استبداد کے خلاف سوچ نے سیاست کی بجائے سب سے پہلے پلچر کے میدان میں جنم لیا۔ (3) اس خیال کے پس پشت مفروضہ یہ ہے کہ پلچر انجینئر گ (پلچر کو اپنی مرضی کے مطابق تبدیل کر دینے) کا ناآبادیاتی غلبے کے ساتھ اٹوٹ رشتہ ہوتا ہے کیونکہ ناآبادیاتی ریاست اور اس کی مخالف ایجنسیاں مختلف اوقات اور سطحوں پر شافتی یلغار کرتی رہتی ہیں۔ دوسرے الفاظ میں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ ناآبادیاتی عمل پہلے سے رائج ”پلچر عمومی شعور“ (Cultural Common sense) کی اکھاڑ پچھاڑ شروع کر دیتا ہے اور چاہتا ہے کہ اس کی جگہ کوئی نیا ”پلچر عمومی شعور“ لے جو کہ ناآبادیاتی غلبے کے تحت رہنے والوں کے پلچر حقوق اور شخص کو پاال کر دے۔ ناآبادیاتی غلبے کے خلاف سب سے پہلے مراجحت پلچر کے میدان ہی میں ہوئی ہے اور اسی میدان میں قوم پرستی بھی اپنے وجود کا اظہار کرتی ہے۔ اس طرح پلچر اور قوم پرستی میں ایک تعلق قائم ہو جاتا ہے جس کے تحت غلبے اور غلبے کی مخالف آوازیں اٹھتی رہتی ہیں۔ بہر حال پلچر اور قوم پرستی کا یہ تعلق بہت ہی پچیدہ موضوع ہے۔

اس حوالے سے کافی حد تک نیا تجزیہ جو ایک مختصر تحریر کا مقاضی ہے ذیل کی سطور پر دیا جاتا

ہے جس میں کمیر اول کے رکھ کلچر اور قوم پرستی کے اس تعلق کا یکسر مخالفانہ نقطہ نظر دیا گیا ہے اگرچہ کلچر کی اہمیت سے اس تجزیے میں انکار نہیں کیا گیا اور اس خیال سے بھی اتفاق کیا گیا ہے کہ کلچر ہی ایسا میدان ہے جس میں قوم پرستی نے نموداری اور اپنے آپ کا اظہار کیا۔ یہ تجزیہ پار تھا چیز جی کا ہے جو انہوں نے سب سے پہلے قوم پرستانہ سوچ اور نوآبادیاتی دنیا (Nationalist Thoughts and the Colonial World) میں رقم کیا۔ بعد ازاں اس تجزیے کی تشریع ”خواتین کے مسئلے کا قوم پرستانہ حل“ (The Nationalist Resolution of the Women's Question) میں کی اور حال ہی میں ”قوم اور اس کے گذارے“ (The Nation and its Fragments) میں اسی تجزیے پر مزید بحث کی۔ (4) چیز جی کلچر کو دو پرتوں میں باش دیتے ہیں یعنی مادی اور روحانی۔ مادی سطح پر تو مغرب نے اپنی برتری کو ثابت کر دیا ہے اور مشرق مغلوب ہو گیا ہے۔ لیکن مغرب مشرق کے داخلی اور جوہری شخص پر نوآبادیاتی تسلط قائم کرنے میں ناکام رہا ہے جو کہ میتھ اور برتر روحانی کلچر ہی ہے۔ اس میدان میں بلاشبہ مشرق مغلوب نہیں ہوا بلکہ آزاد خود مختار اور اپنی قسم کا مالک خود ہی رہا۔ (5) چیز جی کہتے ہیں کہ نوآبادیاتی تسلط کی داخلی سطح پر غلبہ پا لینے میں ناکامی کی وجہ یہ ہے کہ ”قوم پرستی“ (Nationalism) روحانیت کو خالصتاً اپنی ملکیت قرار دیتی ہے اور نوآبادیاتی تسلط کو اس پر غلبہ پا لینے کی اجازت نہیں دیتی، چنانچہ روحانی حدود کے اندر جو کہ بچی اور اصلی حدود ہیں۔ ”قوم پہلے ہی سے داخلی طور پر آزاد ہوتی ہے بے شک ریاستی انصاف نوآبادیاتی قوت کے پاس ہو جسی روحانی سطح پر قوم آزاد ہی ہوتی ہے۔ (6)

اس دلیل کی مزید وضاحت کے لئے چیز جی تین نقاط کو زیر بحث لاتے ہیں یعنی سماج، زبان اور خاندان۔ ان کا کہنا ہے کہ سماجی اصلاح کے دو علیحدہ علیحدہ مرحلے ہوتے ہیں پہلے مرحلے میں ہندوستانی مصلحین نے روایتی اداروں اور رسوم و رواج میں تبدیلی لانے کے لئے نوآبادیاتی ریاست سے رجوع کیا۔ دوسرے مرحلے میں ”قومی کلچر“، کو متاثر کرنے والے نوآبادیاتی لائچ عمل کی شدید مزاحمت کی گئی۔ یہی وجہ ہے کہ چیز جی دوسرے مرحلے کو ”قوم پرستی“ کا زمانہ گردانہ ہیں۔ (7) بالکل اسی طرح زبان اور خاندان کی حدود سے بھی نوآبادیاتی عناصر کو باہر ہی رکھا گیا اور انہی دونوں (یعنی زبان اور خاندان) نے ہی قوم پرستی کے منصوبے (Project) کو آگے

بڑھایا۔ البتہ چیز بھی کا کہنا یہ بھی ہے کہ ان اداروں (زبان اور خاندان) کی بیت میں تبدیلی ضرور آئی بلکہ ان کا خیال تو یہ ہے کہ اسی وجہ سے قوم پرستی نے پورے زور و شور سے تخلیقی نمو پائی اور ایک ایسے "جدید" قوی کلچر کی صورت اختیار کر لی جسے ہم کسی بھی طرح مغربی نہیں کہ سکتے۔" (8)

قوم پرستی میں کلچر کو جدت سے ہمکار کرنے کی کوشش بہت حد تک عیاں ہوتی ہے کلچر کو جدید بنانے کے اس عمل میں آیا نوا آبادیاتی اثر ہوتا ہے یا نہیں اس کے بارے میں حقی طور پر کچھ نہیں کہا جاسکتا۔ قوم پرستی کی ذمیل میں کلچر کی تشكیل کے لئے بیک وقت دو ہری جدوجہد درکار ہوتی تھی یعنی نوا آبادیاتی قوت کے خلاف اور روایت کا پرچار کرنے والی قوتوں کے خلاف بھی۔ اول الذکر کے مزاحمت بہت ہی اہمیت کی حامل ہوتی ہے کیونکہ کلچر کی حدود نوا آبادیاتی دخل اندازی سے بندی دی طور پر متاثر ہوتی ہیں۔ دراصل کلچر کی کوئی بھی جہت خواہ وہ اندر وہی ہو یا بیرونی نوا آبادیاتی اثرات سے باہر نہیں ہوتی۔ فرق م Hispan طریقہ کارا و مقدار (Degree) کا ہوتا ہے۔ اس طرح دخل اندازی کی قوم پرستی پیش بندی نہیں کر سکتی۔ البتہ قوم پرستی مراحم ہو سکتی ہے بلکہ اخلاف کر سکتی ہے۔ مزاحمت اس وجہ سے ابھر کر قوت کے طور پر سامنے نہیں آتی کیونکہ قوم پرستی کلچر کی حدود میں پہلے ہی خود مختاریت سے ظاہر ہو چکا ہوتا ہے بلکہ نوا آبادیاتی مداخلت جب موجود کلچرل شناختوں (Identities) کو جب تک دینے کی کوشش کرتی ہے تو مزاحمت کا آغاز ہوتا ہے۔ (9)

چیز بھی کی یہ دلیل تو بلاشبہ صداقت پر مبنی ہے کہ سماجی اصلاح کے لئے جدت تک رسائی کی خواہ تھی جو کہ روایتی کلچرل نمونوں کو تمام تر علاقائی تنویر سے جنم لینے والی پیچیدگیوں کے ساتھ نئے سرے سے مرتب کرنے پر کمر بستہ تھی لیکن جیسا کہ ان کا کہنا ہے کہ سماجی اصلاح کا زمانہ دو ادوار میں منقسم ہوتا ہے۔ میری رائے میں یہ صحیح ہرگز نہیں۔ دراصل دونوں طرح کی تبدیلی یعنی اندر وہی طور پر رونما ہونے والی (تبدیلی) اور ریاست کی مداخلت کے نتیجے میں جنم لینے والی (تبدیلی) اصلاح کے ہر مرحلے پر بیک وقت موجود ہوتی ہیں۔ اسی طرح روایت کی نمائندگی کرنے والے بعض عناصر کے خلاف بھی اسی طرح کی جدوجہد کی جاتی ہے۔ کلچرل نیشنلزم ان دونوں ذرائع سے قوت حاصل کرتا ہے۔ نوا آبادیاتی کلچر کے خلاف مزاحمت اور خالص مقامی روایات کے خلاف جدوجہد۔

## کلچرل معمولات (Cultural Practices)

روایتی کلچر پر جزوی تصرف (Selective appropriation) اور اس کی نئخ کنی (Displacement) ایسی حکمت عملیاں تھیں جنہیں نوآبادیاتی کارپوراژوں نے اپنے جواز کے حصول کی خاطر اپنایا۔ ان دو حکمت عملیوں کو مقامی باشندوں کی طرف سے مزاحمت کا سامنا کرنا پڑا کیونکہ اول الذکر (جزوی تصرف) کے ذریعے مقامی کلچر کی استناد (authenticity) مجبور ہو جاتا ہے جبکہ موزخالذ کرڈس ہیلمنٹ (Displacement) مقامیوں کے کلچرل حقوق کو سلب کر لینے کے مترادف ہے۔ اس طرح کی مزاحمت جو کہ روزمرہ کی زندگی کے مختلف شعبہ جات سے جنم لیتی ہے ایسے کلچرل نیشنلزم کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے جو نوآبادکاروں کا مخالف ہوتا ہے۔ جب نوآبادکاروں کی طرف سے مقامیوں پر لباس کے باقاعدہ ضابطے کا اطلاق کرنے کی کوشش کی گئی تو اہل دانش کی جانب سے کلچر کے حوالے سے غیر معمولی تشویش کا انطبھار کیا گیا۔ اسی ضمن میں ایک مثال سے نقطے کی وضاحت کی جاسکتی ہے۔

ضابطہ لباس اس وقت ایک ممتازہ مسئلہ بن گیا جب سورت کی فوج داری عدالت کے نج اور مانک جی کاوس جی اینٹھی نامی پارسی جسے کر عدالت میں 24 مارچ 1862ء کو Assessor کے طور پر طلب کیا گیا تھا ان کے درمیان نئخ کلامی ہو گئی۔ مسئلہ یہ ہوا کہ مانک جی کو جوتے اتارے بغیر عدالت میں داخل ہونے سے روک دیا گیا اور مانک جی نے اس انتہا پر مذہبی اور سیاسی وجوہات کی وجہ سے اعتراض کیا۔ (10) اس واقعے کے بعد ہندوستان کے ترقیاتی ہر حصے میں عوامی بحث کا آغاز ہو گیا اور اخبارات میں واقعہ کی غیر معمولی تشبیہ کی گئی اور اسے ”جوتے کا عظیم قضیہ“ کہا گیا۔ اس واقعے کے باعث کئی ایک اس طرح کے سوالات ابھرے جو کہ عصری کلچرل شور سے بے پناہ مطابقت رکھتے تھے۔

سورت میں رونما ہونے والا یہ واقعہ دراصل 1854ء میں ہونے والے ایک فیصلے کا نتیجہ تھا جس کے تحت ”وہ سب حضرات (مقامی) جو کچھری بار بھر گورنمنٹ ہاؤس میں دربار میں حاضری دینا چاہیں انہیں مقامی روایت کے مطابق اپنے جوتے دروازے پر ہی اتارنا ہوں گے۔“ (11) البتہ انہیں کچھری مجاز کے لئے استثناء تھا۔ ان میں ایسے مقامی شرفا کو شرکت کرنے کی اجازت دیدی

گئی جو یورپی اطوار اپنانے کے لئے تیار تھے اور یورپی جوتے اور موزے پہننے پر راضی تھے۔ اگرچہ ایسا ضابطہ پہلے پہل تو محض گورنر جزل کے دربار کے لئے ہی مخصوص تھا لیکن رفتہ رفتہ انگریز انتظامیہ کے افروں نے اسے روایت کے طور پر تمام دفاتر اور انگریزوں کی عملداری میں قائم تمام اداروں میں نافذ عمل کر دیا اور اسے "Shoe respect" کا نام دیا گیا۔ اس ضابطے کے سرکاری دفاتر اور عدالتوں پر اطلاق کی قانونی حیثیت کو بعض ہندوستانیوں نے چیخ کیا جیسا کہ مانک جی نے سورت میں کیا اس کے باوجود اس ضابطے کے نفاذ کا دائرہ وسیع تر کر کے ان سرکاری و نیم سرکاری مواقع کے لئے کہ جب ہندوستانی انگریز سرکار کے ملازمین کے سامنے پیش ہوتے تھے لازمی کر دیا گیا۔ (12)

اس ضابطے کو نافذ کرتے ہوئے نوآبادیاتی آقاوں نے اپنے اُن تجربات کو پیش نظر رکھا جن کا انہیں ابتداء میں تجربہ ہوا تھا۔ اس قسم کے رواج (جوتا اتارنے کے) کی ابتدائی وجوہات جو کچھ بھی تھیں۔ صفائی، آسائش یا عزت۔۔۔ ہر ایک کو ہندوستانی حکمران کے دربار میں داخل ہونے سے پہلے اپنے جوتے اتارنے ہوتے تھے۔ برطانوی رینڈیٹ اور ایجٹ یا پھر وہ جو ہندوستانی حکمران سے ملاقات کی غرض سے جاتے انہیں یورپی اور ہندوستانی دونوں روایات نیجانی پڑتی تھیں لیکن ہیئت اتنا اور جو تباہی۔ ہندوستانی حکمران ان روایات کو اپنی وقت و اقتدار کے احترام کا اظہار گر دانتے تھے۔ انگریزوں نے اس دلیلی روایت کو اپنالیا اور اپنی ہندوستانی رعایا سے اس پر عمل پیڑا ہونے پر اصرار کیا۔ جوتا اتارنے کی اس روایت کو یورپیوں کی اُس روایت کے مترادف قرار دیا گیا۔ جس کے تحت وہ کسی بھی اہم جگہ جاتے وقت اپنی ہیئت اتنا را کرتے تھے۔ جوتا اتارنے کی روایت (رس) کو انگریز حکمرانوں نے ایک قدیمی رسم قرار دیا ہے مقرریاً 3,000 سال سے مشرق کی مہذب اقوام نے اپنارکھا تھا۔ (13)

اس کے باکلک بر عکس ہندوستانیوں کا یہ کہنا تھا کہ اس طرح کی کوئی بھی روایت یکساں طور پر ہندوستان میں کبھی بھی رائج نہ رہی تھی کہ عوامی یا نجی بگھوں پر جوتے اتنا دیئے جائیں اور جہاں کہیں بھی اس روایت پر عمل کیا جاتا تھا اس کا یہ مطلب ہرگز نہ ہوتا تھا کہ اس سے عزت و احترام مراد ہے۔ ان کا (ہندوستانیوں کا) کہنا یہ تھا کہ اس عمل کی ابتداء سماجی اور مذہبی وجوہ کی بنا پر ہوئی یعنی رہن کا مخصوص انداز یا پھر مذہبی ضوابط کی طرف سے صفائی سترہائی کے احکامات کی پابندی

کے نتیجے میں ایسا کیا جاتا تھا۔ تبھی گلکتہ سے جاری ہونے والے جرٹل ”دی ہندو انٹلی جنسر“ (The Hindu Intelligencer) نے واضح طور پر کہہ دیا تھا کہ ”ہمارے ہاں ایسی کسی رسم کا وجود بالکل نہیں ہے جس کے تحت سریاپاؤں یا پھر جسم کے دوسرے کسی حصے کو محض عزت و احترام کے اظہار کے لئے برہنہ کر دیا جائے۔“ (14) چنانچہ سرکار کی طرف سے کئے جانے والے اس اقدام نے ”مقامی سوچ“ کو کافی پریشان کر دیا ہے، اور ”خاصے غم و غصے کو ابھارا ہے“ خاص طور پر فکر و نظر کے حوال افراد تھے۔ (15) اُن کے لئے تو یہ اقدام سراسر بے عزتی، ہنگ اور ظلم کے متراود تھا۔ (16)

جوتے سے متعلق ضابطے کے کلچرل اثرات کا مختلف انداز سے اور اک کیا گیا اور اس کی تشریع بھی مختلف طور سے کی گئی۔ پارسیوں کو اس ضابطے سے سب سے زیادہ تشویش ہوئی کیونکہ اس سے ان کے مذہبی احساسات مجرور ہوتے تھے کیونکہ انہیں مذہبی نگنگے پاؤں چلنے سے ممانعت تھی حتیٰ کہ وہ اپنی عبادت گاہوں میں بھی جوتے تھے پہن کر جاتے تھے (ہیں)۔ (17) کچھ لوگ تو راہیٰ الطوار و رسم کو نئے معانی دیئے پر سرکار سے بہت ہی ناراض ہوئے۔ (18) جبکہ باقی بہت سے لوگ نوا آبادیاتی کلچر اور اس کی کوکھ سے جنم لینے والے عناصر کی افادیت اور برداشتی بیان کرنے پر بہت نالاں تھے۔ (19) جہاں تک زیر بحث قضیے کا سوال تھا تو جو توں سے متعلق اس ضابطے کے نفاذ کے رویل میں کلچرل نیشنلزم کی مذہبی اور سیکولر جماعت میں تلاطم برپا ہوا۔

ان حالات میں کلچرل نیشنلزم محض دفاعی حکمت عملی پر ہی قائم نہ تھا بلکہ وہ عصری کلچرل رسم میں تبدیلی کا محکم بھی بنایا تھا تو یہ تقویٰ کلچر کی تعمیر و تنکیل اس کا خاص مقصد تھا۔ بہت سی جمپوں میں کلچرل نیشنلزم نے قوی کلچر کی تعمیر کی کاوش کی ان میں سے ایک لباس اور اس کو پہننے کا سلیقہ، بھی تھا۔ ہندوستانی لوگوں کی لباس پہننے کی عادات ایک مخصوص تاریخی عمل کے نتیجے میں تنکیل پائی تھیں جن میں اس خطے میں رہنے والے بیشتر کلچرل گروہوں کے ثقافتی اخلاط سے پہننے اور اوزھنے کے مخصوص رویے نے جنم لیا تھا۔ ان کلچرل گروہوں کی اکثریت ہندوستان کی مقامی نہیں لیکن تاریخ کے مختلف اوقات میں ہجرت، حملہ یا فتح کے نتیجے میں ہندوستان کے مستقل بائیں بن گئے۔ عموماً جس کلچرل عناصر (رویوں) کے متعارف کروائے جانے پر رویل کے طور پر یا تو انہیں مسترد کر دیا جاتا ہے یا ان کی نقال کی جاتی ہے اور یا اخلاط و امترانج جنم لے لیتا ہے، یورپی طرز لباس کر جسے

نو آبادیاتی راج نے رواج دے دیا تھا اس نے ان تینوں طرح کے عمل پیدا کئے۔ مثلاً اہل علم طبقے کے ایک حصے نے یورپی بس کے استعمال کی حمایت سے احتراز کیا۔ کیبھی چند رسمیں جو کہ بہو سماج کے معتبر رہنماء تھے انگلستان سے خالص ہندوستانی کے طور پر ہی لوٹے انہوں نے یورپی بس اور خروائی دنوں کا پہنچنے اور اخلاقی کے بالکل مخالف پایا۔ ایشور چندر و دیا ساگر نے بھی مجبوراً یورپی عادات و اطوار کی نقاوی کو بہت تکلیف دہ تحریک پر قرار دیا۔ جب یقشینٹ گورنر نے ایک تقریب میں انہیں مدد گیا جہاں یورپی بس پہنچنے کی پابندی تھی جسے کوہہ اپنے مزاج سے بالکل ہی الٹ سمجھتے تھے تو دیا ساگر نے اس تقریب میں شریک ہونے سے معدور تھا۔ بعد ازاں انہیں چھاتی چادر پہنچنے کی اجازت دیدی گئی۔ اس ٹھمن میں ایک اور مثال بھی دی جاسکتی ہے۔ مہاراشٹر کے مصلح جیوتی راؤ پھولے (Jyotirao Phule) نے ولی عہد برطانیہ کے دربار میں کسان کا بس پہنچنے کی اور نوآبادیاتی دور کی رسم کو توڑا۔

ہندوستانی اہل علم و دانش یورپی بس کو اپنائے کے بارے میں گوگوکی ایسی حالت میں گرفتار تھے جو احساسِ گناہ کے قریب تھی۔ راج نارائن بوس کی جانب سے اپنی سوانح عمری میں کیا جانے والا اقرار جو کہ اس کی طرف سے 1857ء میں جنگ آزادی کے موقع پر اپنائے گئے دلائل روئے سے متعلق تھا اسی سوچ کی غمازی کرتا ہے۔ راج نارائن جو کہ مدناپور میں سکول ٹیچر تھا۔ ویگر انگریزی تعلیم سے بھرہ و را فراود کی طرح شرث اور ٹراؤزر پہنتا تھا۔ جب یہ خبر ملی کہ پوربی سپاہی آیا ہی چاہتے ہیں تو اس نے اپنے بس کے نائل میں تبدیلی کر لی۔ اس نے کسی نہ کسی طرح اپنے ٹراؤزر کے نیچے دھوتی باندھ لی تاکہ پوربی سپاہیوں کے آنے کی صورت میں وہ فوری طور پر ٹراؤزر سے نجات حاصل کر سکے اور خالص مقامی (Local) دکھائی دینے لگے۔ (20)

ایسی ہی گوگوکی کیفیت کی ایک اور جہت بھی سامنے آئی جب 19 ویں صدی کے اہل علم و دانش میں سے کئی ایک نے دنوں طرح کے بساوں میں امتحان قائم کر کے تیسری طرز کا بس وضع کرنے کی کوشش کی جس کا نظارہ انڈین مشیل کا گنگر کے ابتدائی اجلاؤں میں شریک مندوہ میں کے ذریعے ہوا جنہوں نے دھوتی، کوٹ اور ٹوپی زیب تن کر رکھی تھی اور بعض نے تو ساتھ ہی نائی بھی لگائی ہوئی تھی۔ اگرچہ اس امتحان میں مشرق و مغرب کا دنوں ہی کا آہنگ نمایاں طور پر نظر آتا تھا لیکن یہ طرزِ بسا دیر پا ثابت نہ ہوا کا گوکر را بندرناتھ یگور کے بڑے بھائی جیوتیر بندرناتھ

نے بھی اسی طرح کی کوشش کی تھی اور انگریزی و ہندوستانی لباسوں کے نمایاں پہلوؤں کو سمجھا کر کے ایک نیا لباس تشكیل دینے کی کوشش کی جس میں کہ ایسی پتوں وضع کی گئی جو آگے اور پیچھے سے دھوتی کی طرح تھہ دار شنیں لئے ہوئے تھی اور پگڑی کے اوپر ایک ٹوپی کو پیوست کر دیا گیا تھا۔ اگرچہ جیوتیر بندرنا تھا اس لباس کو کھلے عام بے دھڑک پہن لیا کرتا تھا لیکن رابندرنا تھا کے نزدیک اس لباس کو پہن کر کہیں بھی آنا جانا بہت دل گردے کا کام تھا۔ (21)

جیوتیر بندرنا تھی کہ کوشش یوں تو کاربے کا رمحوس ہوئی لیکن یہ اہل دانش کی حقیقی خواہش کی عکس تھی کہ ایک ایسا قومی لباس وضع کیا جائے جس میں تاریخی ورثے کے طور پر ملے بیشتر رجھات کی نمائندگی ممکن ہو۔ البتہ رابندرنا تھے نے زیادہ حقیقت پسندانہ اور قابل عمل طریقہ کار اپناتے ہوئے اچکن کو ممکنہ عمومی لباس کے طور پر اپنانے پر زور دیا۔ اچکن کے حق میں دلیل دیتے ہوئے وہ رقم طراز ہے:

اچکن ہندوؤں اور مسلمانوں دونوں کا لباس ہے۔ اس کو موجود ٹھکل عطا کرنے میں ہندوؤں اور مسلمانوں کا برابر کا حصہ ہے۔ اور ابھی مغربی ہندوستان کے راجباؤں میں اچکن ہی کے آن گنت نمونے دکھائی دیتے تھے۔ ان نمونوں میں نہ صرف مسلمانوں کی اختراع جھلکتی نظر آتی ہے بلکہ ہندوؤں کی تخلیقیت اور آزاد اور وی بھی دکھائی دیتی ہے..... اگر کوئی ایسی نسل تشكیل پارہی ہے کہ جسے ہندوستانی نسل کہا جا سکتا ہے تو اس نسل کا وہ پہلو جو مسلم ورثے کا امین ہے اسے حذف نہیں کیا جا سکتا..... لہذا وہ لباس جو کہ ہمارا قومی لباس ہو گا وہ ہندو۔ مسلم لباس ہو گا۔ (22)

لیکن رابندرنا تھی کہ توقع کے بر عکس اچکن قومی لباس نہ بن سکا پھر بھی اس کی ترویج اور استعمال غیر قومی بنیادوں پر مبنی کلچرل نیشنلزم کی تعریف و توضیح کی جانب پہلا قدم تھا۔

**کچھ علمی توضیحات: سیکولر اور مذہبی**

مذکورہ بالا دونوں مثالوں کی طاقت (Power)، روایت (Tradition) اور جواز (Legitimacy) کے حوالے سے مختلف وضاحتیں کی جاسکتی ہیں۔ ان سب ہی میں البتہ کلچرل

مرکات مرکزی اہمیت رکھتی تھیں جن کا بہت ہی صراحت کے ساتھ اظہار قومی آزادی کی تحریک کے دوران ہوتا رہا۔ ایسے اظہار (یعنی پچھلے مرکات کا وقار فرقہ اظہار) نیشنلزم کے مجموعی تصور کا بڑو لاینک تھے اور نوآبادیاتی نظام کے خلاف رواج پا جانے والے سیاسی شعور سے مادراء تھے۔ پچھلے مرکات کے بطن سے دو بہت ہی اہم سوالوں نے جنم لیا۔ پہلا سوال تو یہ تھا کہ نوآبادیاتی نلائی سے سیاسی آزادی حاصل کر لینے کے بعد ہندوستانی نیشنلزم کا مستقبل کیا ہو گا اور دوسرا سوال یہ کہ نوآبادیاتی مخالفت کے علاوہ مذکورہ نیشنلزم کو تشكیل دینے والے دیگر عناصر کو نے ہوں گے۔ یہاں پر یہ بات دہراتا بہت اہم ہے کہ گاندھی نے 1909ء میں بہت واضح طور پر یہ کہہ دیا تھا کہ یہ ہرگز ضروری نہیں کہ انگریزی سے آزادی حاصل کر کے ہم ”سوراج“ بھی حاصل کر لیں۔ (23) ایسے نیشنلزم کو باقاعدہ تصور کاروپ دے دینا جو محض ”ہندوستانی عوام“ کے نوآبادیاتی نظام سے تضاد کی بنیاد پر استوار ہواں لئے قابل قبول نہیں ہو سکتا کیونکہ اس طرح نیشنلزم کے تمام بنیادی اصولوں کا احاطہ نہیں ہو سکتا۔ ایک بات تو یہ ہے کہ ایسے تصور کو تشكیل دیتے وقت لوگوں کو تمام تر اندر وہی اختلافات اور حد بندیوں سے مادراء ہتھیاں متصور کر لیا جاتا ہے جن کے مفادات نوآبادیاتی اسحصال سے بری طرح محروم ہوئے ہوں۔ 19 ویں صدی کے آغاز سے نوآبادیاتی نظام پر جو سیاسی و اقتصادی تقيید ہوتی رہی اس میں زیادہ تر یہی منطق پہاڑ تھی۔ مقامی صنعتوں کی تباہی، غیر پچکدار نیکسوس کے نظام کے باعث کسانوں کی زیوں حالی، دولت اور وسائل کا انتقال نیز دیگر اقدامات نے دادا بھائی نیرو جی کے بقول ملک کو غربت اور افلاس سے ہمکنار کر دیا تھا۔ اسی طرح آری دلت کا بھی یہی خیال تھا کہ ہندوستانی عوام کی غربت کی بنیادی وجہ نوآبادیاتی راج ہی تھا۔ سوالاب سماچار نامی بنگالی اخبار نے بہت ہی ڈرامائی انداز میں نوآبادیاتی راج کے مضر اثرات کو کچھ اس طرح بیان کیا:

ہندوستانی شہری اپنی قوتِ حیات کھو چکا ہے، وہ اپنے جو ہر سے بھی محروم ہو چکا ہے اس کا حیات بخش خون نچوڑ لیا گیا ہے۔ اسے نہ تو پوری خواراک ملتی ہے اور نہ ہی مکمل لباس۔ اس کی روزانہ کی خواراک معمولی مقدار میں چاول اور بہت بڑی مقدار میں پودوں کی جڑوں اور پتوں پر مشتمل ہوتی ہے۔ اس نے اپنی تمام تر زندگی میں کبھی اچھی خواراک نہیں چکھی۔ اس

کے کپڑے چیھڑوں کی مانند ہوتے ہیں۔ اس کی جائے سکونت عارضی ٹھکانے پر بھی ہوتی ہے جو کہ موسم کی بے رحمی سے اُسے پناہ نہیں دے سکتی۔ (24)

رام موہن رائے سے جواہر لال نہر و تک نوآبادیاتی مخالف شعور و آگاہی کا مرکزی دھارا قومی محرومی ہی پر بھی سوچ کے گرد رواں دواں رہا۔ رام موہن رائے کی روینو سٹم پر تقدیم، بھاسکر پانڈور گنگ نار کد کر کی طرف سے پیکس بریانیکا (Pax Britannica) کی نہ ملت، دادا بھائی نیرو بھی کی انتقال دولت سے متعلق تکرار اور بال گنگا دھر تک کی عوام کی غربت سے متعلق تشویش اسی عمومی نقطہ نظر کا حصہ تھی نوآبادیاتی نظام اور لوگوں کے مابین تعلقات کے بارے میں اس تدریغی مشروط اور بلند و بانگ نقطہ نظر بہت سے اندر و فی انتھصالی سڑ پکڑ۔ اقتصادی، کلچرل اور سوشنل حالت کو نظر انداز کر دینے کا باعث بن جاتا ہے اور اس اندر و فی انتھصال کی وجہ سے قوم کی بھاری اکثریت وسائل اور ذرائع سے فائدہ حاصل کرنے سے محروم رہ جاتی ہے۔ لوگوں کی یہی اکثریت کو اس طرح سے نظر انداز کر کے کیا قوم اپنے وجود کو تکمیل دے سکتی ہے مزید برآں اس سے لوگوں اور قوم کے باہمی تعلق کے حوالے سے بھی بنیادی سوال جنم لیتا ہے۔ اس طرح لوگوں کو کلوںیں ازم کے مقابلے میں یکسانیت پر بھی اکامی تصور کر کے اندر و فی مسائل سے صرف نظر کر لینے سے جو بھی سوال ابھر کر سامنے آتا ہے وہ انتہائی متنوع اور پیچیدہ نوعیت کا ہے جس کی نہ صرف اقتصادی جہتیں ہیں بلکہ وہ سماجی و کلچرل ابجھنیں بھی اپنے اندر سوئے ہوئے ہے۔ بہت سے ایسے مشاہیر و اہل دانش جنہوں نے مقامی باشندوں کی ان محرومیوں کو برآہ راست طور پر یا بالا اوس طبقہ طور پر اہمیت دی ہے اور نیشنلزم کو محض کلوںیں ازم ہی کے تناظر میں وضاحت کرنے کی بجائے اس کے مبادیات و مفہوم کو وسیع تر معانی عطا کرنے کی کوشش کی اُن کی ایک طرف تو جیو تھا پھولے (Jotibha) (Phule)، راما سوامی نائسکر اور بھیم راؤ ایمپیڈ کر سرفہرست ہیں اور دوسری طرف سو شلست اور کیونٹ۔ اول الذکر نے بنیادی طور پر سماجی و کلچرل جبرا انتھصال پر زور دیا جبکہ موخر الذکر نے اقتصادی انتھصال کو اہمیت دی۔

ان دونوں طرح کے تضادات میں سے کسی ایک کو دوسرے کے مقابلے میں زیادہ اہم سمجھنا قوم کے معانی و مفہوم کی گلی تفہیم کی راہ میں رکاوٹ ثابت ہو گا۔ وہ حضرات جنہوں نے اندر و فی

اختلافات اور تضادات کو بینیادی اہمیت دیتے ہوئے ذات پات، طبقات اور Gender کے مسائل کو واضح کیا ان کا مطمع نظر معاشرے کے پے ہوئے مظلوم افراد کی دادرسی کرنا اور ان کے حقوق دلانا تھا۔ ای وی راماسوامی نائیکر جس نے تال ناؤ میں برانہنوں کی مخالفت میں بھرپور انداز میں تحریک چلائی۔ اس مسئلے کو وضاحت کے ساتھ موضوع بحث بنایا۔ اُس نے بلاغت کا عمدگی کے ساتھ استعمال کرتے ہوئے کہا، کیا ہر مس راج پارا (Paraya) کے لئے سوراج؟ کیا بی کاراج چوہوں کے لئے سوراج ہو سکتا ہے؟ کیا زمینداروں کا راج کسان کے لئے سوراج کو ممکن بناسکتا ہے یا پھر ماک (آجر) کا راج محنت کش کے لئے سوراج لا سکتا ہے؟ راماسوامی نائیکر کے زد دیک زبردست سماجی گروہوں میں جس لمحہ برا بری قائم ہو جائے گی، قوم کی تشكیل ممکن ہو سکے گی۔ (25)

راماسوامی نائیکر اور اسی سوچ کے دیگر حضرات جو کہ اندر ورنی اختلافات اور اونچ فتح کو زیادہ اہمیت دیتے تھے وہ انٹونیو گراچی کی اصطلاح میں قومی اور عوامی (Popular) دائرہ ہائے کار میں ہم آہنگی کے تمنی تھے۔ لیکن کلوبیل ازم کی خالق تحریک کی اہمیت ان کے زد دیک پکھائی کی زیادہ تھی۔ اس حوالے سے ان کی پوزیشن اور تناظر دونوں کافی ابہام کا شکار تھے۔

معاشرے میں اندر ورنی اختلافات خاص طور پر ذات اور مذہب نے قوم کی تشكیل میں کلچر کے سوال کو بہت اہم بنادیا تھا۔ مزید برآں کلچر نیشنلزم کی تشكیل میں بینیادی عناصر میں سے ایک ہے۔ مثال کے طور پر اندا کمار سوامی اور رادھا گم德ھ کریجی دونوں ہی اگرچہ ہندوستانی کلچر کے خدو خال کے بارے میں ایک دوسرے سے اختلاف رکھتے تھے لیکن نیشنلزم کی تشكیل وارقاہ میں کلچر کی کلیدی اہمیت پر سو فیصد متفق تھے۔ اول الذ کر کا لونظریہ ہی کلچر پر بنی تھا کیونکہ اُس کا کہنا تھا کہ تو میں تاجر یا سیاستدان نہیں بلکہ فنکار اور شاعر بناتے ہیں۔ اس کے زد دیک سیاسی و اقتصادی میدان میں فتح تک تکمیل کرنیں پہنچ سکتی جب تک روحانی اور ذہنی آزادی حاصل نہیں ہو جاتی۔ قومی اتحاد و تکمیل کے بارے میں اندا کمار سوامی کا خیال تھا کہ اس کی بینیادی سیاسی مسائل کے اور اس کر لینے ہی سے قائم نہیں ہو جاتی بلکہ یہ بینیاد اس سے کہیں گھری ہوتی ہے جیسا کہ ہندوستانی کلچر کے عظیم اونچے آرشوں کے ذریعے اس تکمیل کا اظہار ہوتا ہے اور یہ آرشوں متنوع روایات اور اقتدار کو اپنے اندر سوئے ہوئے ہیں۔ اگرچہ ہندو آرٹ اور کلچر اس کے علمی شغف اور دلچسپی کے

اہم ترین موضوعات تھے لیکن اُس نے بھی ہندوستان اور ہندو شخص میں مماثلت قائم کرنے کی کوشش نہ کی بلکہ اُس نے کلچرل تنوع کو ہندوستانی روایات کی مضبوطی قرار دیا۔

ہندوستان کے مختلف النوع باری کی جادوئی پرل کے حصول کی طرح ہیں جن کا ایک دوسرے سے مکمل طور پر تال میں بالکل نامکن ہے لیکن ان کی بیکھنی کے لئے چابی مل جائے تو یہ سب حصے اپنی اپنی جگہوں پر فٹ ہو جاتے ہیں۔ اور یہ چابی جو کہ ان مختلف حصولوں کو اکٹھا کر سکتی ہے اسے ہم تو ہی خود آگئی کہتے ہیں..... ایسے ہندوستان کا تو تصور ہی ممکن نہیں جہاں کسی عظیم مغل نے حکمرانی نہ کی ہو۔ کسی تاج کی تعمیر نہ ہوئی ہو، یا پھر جہاں فارسی علم و فن بالکل غیر مانوس ہو۔ (26)

ہندوستان کے کلچر کے متنوع اور مخلوط کریکٹر اور اس کے نیشنلزم کے ساتھ تعلق جسے کمار سوامی نے پیش کیا تھا اُس پر بہت سے دوسرے ابیل علم و دانش اور سیاسی کارکنوں Activists نے بھی خیال آرائی کی۔ جو اہر لعل نہرو جو کہ ہندوستان کے مخلوط کلچر اور اس کے نیشنلزم کے ساتھ تعلق کے بارے میں کافی حساس تھا اُس نے بھی ہندوستانی کلچر کی کثیر الچوتی بنیادوں کو بہت صراحت اور وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے۔ (27) اس ایسے تمام ابیل فہم و دانش نے 'قوم' کا سیکولر اور علاقائی تصور پیش کیا۔

اس کے متوازی فکر و فہم کا ایک اور سلسلہ بھی چل رہا تھا جس کے تحت مذہب اور کلچر میں یکسا نیت کو پروان چڑھایا گیا اور نیشنلزم کی مذہب کے تناول میں توضیح کی گئی۔ دونوں نظری اور تنقیحی سطھوں پر یہ روشن 1920ء کی دہائی میں با قاعدہ علمی و سیاسی ڈسکورس (Discourse) میں بہت نمایاں ہو گئی اور اس کے بعد اس کی عمر طویل سے طویل تر ہوتی گئی۔ 1921ء میں یکچھروں کے ایک سلسلے میں جو کہ بعد ازاں نیشنلزم ان ہندو کلچر کے نام سے طبع بھی ہوئے رادھا کومر جی (Rodhakumud Mookerji) نے ہندو نیشنلزم اور ہندو کلچر و مذہبی رسم و اطوار کے مابین تعلق قائم کرنے کی سعی کی۔ اُس کے مطابق ہندوستان کے ایک قوم کی حیثیت سے اکائی۔ جو کہ نیشنلزم میں مضر بینا دوں اصولوں میں اہم ترین ہے۔ اس کا تذکرہ سب سے پہلے رگ وید کی نظموں اور حمدوں میں ہوا تھا جو کہ کسی بھی انسان کی طرف سے سب سے پہلا اظہار (Expression)

ہے۔ (28) عہد جدید میں اس کا تاریخی ارتقاء اور حقیقی اظہار مذہبی اداروں اور مذہب ہی سے وابستہ رسم کے باعث ممکن ہوا۔ رادھا کومہنگی نے خاص طور پر یاتر اکے کردار پر بہت زور دیا جس کی وجہ سے بہت اہم کام انجام پاتے ہیں یعنی اس سے انسان کے جغرافیے کے علم میں اضافہ ہوتا ہے۔ ملک سے محبت پڑھتی ہے اور اسے دوام ملتا ہے علاوہ ازیں یاتر اکی وجہ سے جب الوطی کے جذبے میں بھی اضافہ ہوتا ہے۔ اس طرح یاتر انے آن پڑھ عوام میں قوم کی صورت اختیار کر لینے کے امکانات کو دش کر دیا۔ جب الوطی اور قوم پرستانہ نظریات کے پھیلاؤ میں بعض دیگر علمی و کلچرل رویوں نے بھی کردار ادا کیا۔ سنکرت کے ادب جس میں وہ تمام عناصر مجمعیت ہیں جو کہ قوی زندگی کے متنوع پہلوؤں اور مفہادات کی افزائش کا باعث بنتے ہیں یعنی ذہنی و اخلاقی، روحانی اور عملی وغیرہ۔ (29) علی ہذا القیاس ہندوستانی نیشنلزم ایسی بنیادوں پر استوار کیا گیا جو کہ لازمی طور پر مذہبی تھیں۔

چنانچہ کلچرل اور نیشنلزم کے درمیان نظری و تصوراتی رشتے کو دو طرح سے سمجھا گیا ہے۔ ایک حوالہ نیشنلزم کو متعدد (Plural) کلچرل روایات سے جوڑتا ہے جبکہ دوسرا نیشنلزم کے سوتے ایسے کلچر میں تلاش کرتا ہے جس کی بنیادیں مذہب میں ہوتی ہیں۔ اول الذکر نے سیکولر۔ علاقائی نیشنلزم کی ترویج کی جبکہ مورخ الذکر نے مذہبی اور قومی منافرت پر اپنے نیشنلزم کو استوار کیا۔

### قومی منافرت پر مبنی سیاست (Communal Politics)

ہندوستان میں قومی منافرت پر مبنی سیاست کی نظریاتی اساس ہندوؤں اور مسلمانوں کے نیشنلزم سے مشروط ہے جس کی بنیاد کلچرل اور مذہب کی ہم آہنگی پر ہے یعنی کلچرل اور مذہب ایک دوسرے سے الگ نہیں ہیں۔ ان دونوں کے اس تعلق اور بعد ازاں اس سے جنم لینے والے شخص کی تشكیل اپنی ایک تاریخ رکھتی ہے جس کا 19 ویں صدی سے آغاز ہوتا ہے۔ البتہ شخص 20 ویں صدی میں علمی و سیاسی ذرائع اظہار کی بدولت نمایاں طور پر ابھر کر سامنے آیا۔ ہندوؤں اور مسلمانوں میں اس طرح کی پیش رفت محض ان دونوں قومیوں ہی کے درمیان نہ تھی بلکہ ان میں سے ہر ایک کے اندر بھی تفرقہ کا موجود بُن چکی تھی۔ (30)

اب تو یہ بات ڈھکی چھپی نہیں رہی کہ ہندو مذہبی نیشنلزم کی نظریاتی اساس کی تشكیل کرنے

والا دینا نک دامودر ساور کر تھا۔ اس حوالے سے سادر کرنے میں ہندو تو اہی کے نظریہ کو تکمیل کرنے اور اس کی وضاحت کرنے پر اکتفا نہیں کیا بلکہ اس کی طرف سے راجح کردہ ہندو نیشنزم کی معروضی و موضوعی دنوں طرح کی پرتم تھیں۔ اول الذ کر کے سوتے کلچرل شناخت میں تھے جبکہ موخر الذ کر پرت کا سرچشمہ سیاسی جدوجہد تھا۔ ہندو تو 1923ء میں شائع ہوا اور کلچرل شخص پر بنی نیشنزم کی وضاحت اس کا مرکزی موضوع تھا۔ سیاسی جدوجہد کے نتیجے میں مرض وجہ میں آنے والے نیشنزم کو بہت اہم لیکن قدرے غیر معروف تاریخی دستاویز ہندوستانی تاریخ کے چھ سنبھری عہد، ہندو دل میں بیدار ہونے والی قومی بیداری جو غیر ملکیوں کے جدوجہد کرنے کے نتیجے میں پیدا ہوئی تھی اس پر بحث کی گئی ہے۔ نیشنزم کے یہ دالگ الگ دھارے یکجا ہو کر ہندوستان کو ایک ہندو قوم بناتے ہیں۔

قوم کی تکمیل میں ساور کر کلچر کو مرکزی حیثیت دیتا ہے اس کے نزدیک باقی سب پہلو زیادہ اہمیت کے حامل نہیں ہیں۔ مشترک سرز میں اور مشترک خون، جن پر مسلمان اور عیسائی بھی اپنا حق جتا سکتے تھے اس کے نزدیک ہندو تو اکے لوازمات کو پورا نہیں کرتے تھے۔ ساور کر کے مطابق جو چیز ہندو دل کو ایک قوم کی لڑی میں پرتوتی تھی۔ مشترک ثقافتی شخص تھا:

ہم ہندو محض مشترک وطن اور خون کے اشتراک ہی کے باعث ایک دوسرے سے جڑے ہوئے نہیں ہیں جو کہ ہماری رگوں میں دوڑتا ہے اور ہمارے دل کی دھڑکن کو ممکن نہاتا ہے اور ہمارے جذبات کو گرم رکھتا ہے۔ اس کے علاوہ بھی ہماری وحدت و اشتراک کا ذریعہ ہے جو سب سے اہم ہے اور وہ ہم سب کی اپنی تہذیب سے عقیدت ہے۔ ہمارا ہندو کلچر جس کے لئے سب سے مناسب لفظ سنسکرتی، کا ہے جو کہ واضح اشارہ دیتا ہے کہ یہ سنسکرت زبان کا لفظ ہے جو کہ اس کلچر کے اظہار اور ہماری نسل کی تاریخ کے تحفظ کا سب سے اچھا اور مناسب ترین ذریعہ ہے۔ ہم ایک ہیں کیونکہ ہم ایک قوم ہیں، ایک نسل ہیں اور مشترک سنسکرتی، کے حامل

(31)- ہل

اس طرح شفاقتی شخص کی بنیاد پر بننے والے ہندو قومیت کے شعور کا دار و مدار ایسے تاریخی تحریبے پر ہے جو جو ہری طور پر مذہبی کریکٹر کا حامل ہے اور ساور کر کے نزدیک ہندوستانی تاریخ کے چھ سو ہری ادوار میں پہنچا ہے۔ وہ ان ادوار کو ایسے ادوار سے میز کرتا ہے، جن کا شاعر انہے تخلیق اپنے عروج پر تھا، موسیقی، دولت کی فراوانی، فلسفہ کا عروج اور مذہبی فکر کی گہرائی سے عبارت تھے، اور ان ادوار کو جو کہ ”جگہ گوانہ نسلوں بہادر رہنماؤں اور کامیاب سور ماؤں کی یاد دلاتے ہیں اور جو شو و ولہ پیدا کرتے ہوئے غیر ملکی غلبے سے قوم کو آزادی دلانے کی تحریک دیتے ہیں، وہ انہیں اجاگر کرتا ہے۔ (32) ساور کرنے ہندوستانی تاریخ کے ان چھ ادوار کی نشاندہی بھی کی ہے جو یادانہ، ساکا، کشن، ہمن، مسلمانوں اور انگریزوں کے خلاف ہندوؤں کی طرف سے کامیاب مزاحمت کے شاہد تھے۔ اسی مزاحمتی جدوجہد ہی نے ہندوؤں میں قومی شعور کو اجاگر کرتے ہوئے انہیں ایک قوم کی صورت بخشی۔

یہ کہتے ہو چکی سے خالی ہر گز نہ ہو گا کہ ساور کر کا ہندوستانی تاریخ سے متعلق نقطہ نظر ہندوؤں کے پیش کرنے سے قبل بالکل ہی مختلف تھا۔ 1857ء کی بغاوت پر اسی کی معرکتہ لاراء کتاب میں عوام کی طرف سے بہادرانہ کوشش کو ضبط تحریر میں لایا گیا اور اس عوام سے مراد دنوں یعنی ہندو اور مسلمان مراد تھے۔ جس میں انگریزوں کو ہندوستان سے اٹھا کر باہر پھینک دینے کی کوشش کی گئی تھی۔ اپنے بعد کے ہندوانہ (Hindu-Centric) نظریے کے بر عکس اس نے 1857ء کی بغاوت کو عوام کی اجتماعی جدوجہد قرار دیا جس میں مذہبی خصیص ہرگز نہ تھی۔

اس نے بغاوت کے ابتدائی دنوں کو اس طرح سے بیان کیا ہے:

وہ پانچ دن ایسے تھے جن کے دوران ہندوؤں اور مسلمانوں نے ہندوستان کو اپناوطن اور ایک دوسرے کو بھائی سمجھ رکھا تھا یہ وہ دن تھے جب ہندوؤں اور مسلمانوں نے مل کر دہلی میں قومی آزادی کا علم بلند کر رکھا تھا۔ کاش یہ عظیم دن ہندوستان کی تاریخ میں امر ہو جائیں۔ (33)

یہ کہل نظر سے قومی منافرت پر مبنی نقطہ نظر کی جانب تبدیلی دانشوروں کے حلقے میں نظریاتی تبدیلی کی نشاندہی کرتی ہے۔ اگر قوم کی مذہبی بنیادوں پر تعمیر و تکمیل کی جائے تو لازمی طور

پرماضی کو بھی مذہب ہی کی روشنی میں مرتب کرنا پڑے گا۔ یہی تا ناظر تھا جس میں سا ور کر ہندو مذہبی قوم پرستی کا نظریہ ساز بن کر ابھرا اور اُس نے اپنے انقلابی اور سیکولر ماضی کو تیاگ دیا۔ (34)

20 ویں صدی کے دوران سا ور کر کا ترتیب دیا ہوا مذہبی، کلچرل نیشنلزم ہندو فرقہ داریت کا بہت مر بوط نظریہ بن کر ابھرا۔ اس عمل میں کلچر اور مذہب کو ہم معنی اور مترادف کے طور پر تسلیم کر لیا گیا۔ جیسا کہ ایم ایس گلو اکرنے کیا یعنی مذہب کو سیاست پر حاوی کر دیا۔ اپنے اس نظریے کی تشریح کرتے ہوئے گلو اکرنے کیا کہ ہندوستان میں مذہب ہی کل جہتی حقیقت ہے..... اور اس کی روح کو تکمیل دیتی ہے۔ ہمارا کوئی بھی عمل خواہ وہ انفرادی نوعیت کا ہو، سماجی یا پھر سیاسی مذہب ہی کے حکم پر کیا جاتا ہے۔ ہم وہی کچھ سنیں جو ہمیں ہمارے مذہب نے تباہی ہے..... اور ہمارے لئے کلچر اور کچھ نہیں سوائے ہمہ جہتی مذہب کے نتیجے کے۔ وہ اس کا حصہ ہے اور اس سے ممیز کچھ نہیں۔ (35) کلچرل نیشنلزم ہندو نیشنلزم ہی کا مثال ہے اور قومی زندگی کی تمام جہتیں دراصل ہندو اندھی ہو سکتی ہیں۔ غیرہ ہندوؤں کو قوم میں سے بیڈل کر دینا جیسا کہ گلو اکرنے والات کی بعد ازاں جنم لینے والے قومیتی سیاسی رویے کا بہت ہی اہم جزو بن گیا۔ (36)

اسی طرح مسلمانوں میں بھی 20 ویں صدی کے دوران علیحدگی پسندی کی تحریک نے خاصا زور کپڑا۔ ان میں بھی مذہبی شناخت پر مبنی کلچرل نیشنلزم کا تصور مروج ہونے لگا۔ محمد علی جناح جنہوں نے سیاسی وقت کے حصول کی خاطر دو قومی نظریے کا پرچار کیا ایک دفعہ قومی کیا کہ مسلمان کسی بھی تعریف کے مطابق ایک قوم ہیں..... اس لئے ان کا اپنا وطن ہونا لازم ہے۔ (37) اگرچہ مسلم لیگ اور ہندو مہا سبھا دوں کی سیاست کی بنیاد مذہبی نیشنلزم پر قائم تھی اور اول الذکر نے تو اس نیشنلزم کے باعث زبردست کامیابی بھی حاصل کر لی اس کے باوجود اس نیشنلزم کی تاریخی اور عملی کمزوریوں پر بہت سوں نے قلم آرائی کی ہے۔ کانگرس کے رام گڑھ سیشن سے خطاب کرتے ہوئے ابوالکلام آزاد نے کہا:

گیارہ سو سال کی مشترکہ تاریخ نے ہندوستان کو مشترکہ کامیابیوں کی میراث سے نوازا ہے۔ ہمارا کلچر، ہمارا آرٹ، ہمارا بیاس، ہمارے آداب و رسوم اور روزمرہ کی سرگرمیاں وغیرہ اس بات کا واضح ثبوت ہیں کہ ہم نے اکٹھے جدوجہد کی ہے..... ان ہزار سالوں کی ہماری مشترکہ

زندگی ہی نے ہمیں ایک قوم بنا دیا ہے۔ (38)

دو قومی نظریے کی اس فہم پر ہندوؤں اور مسلمانوں میں کئی اور بھی حادی تھے۔ افراد سے قطع نظر کئی مسلمان انجمنیں اور تنظیمیں خاص طور پر جنوبی ہند میں ابھرنے والی کئی تنظیمیں اس ضمن میں قابل ذکر ہیں جنہوں نے مذہبی بنیادوں پر لوگوں کے بخوارے کی خلافت کی۔ کامگری رہنماؤں میں گاندھی مذہبی بنیاد پر لوگوں کی تقسیم کی نہ مت میں پیش پیش تھے۔ انہوں نے کہا اس خیال سے تو میری روح لرز جاتی ہے کہ ہندو ازم اور اسلام باہمی متضاد کلچرروں اور نظریات کے نمائندے ہیں۔۔۔ میں تو یہ سوچنے سے بھی قاصر ہوں کہ لاکھوں ہندوستانی جو کہ ایک دن ہندو تھے اور دوسرے دن مذہب تبدیل کر کے مسلمان ہو گئے چنانچہ ان کی قومیت بدل گئی۔ (39) اس طرح گاندھی نے قوم کو مذہبی احساسات کے بغیر ایک سیکولر وحدت قرار دیا۔ لیکن مذہبی نیشنلزم کا اثر اس قدر زور آ آور تھا اور اس نے اپنے مقلدین کو اس قدر تحریک مہیا کر دی کہ 1947ء میں مسلمانوں نے اپنا الگ طن حاصل کر لیا۔

پچھلے 50 برسوں کی تاریخ سے یہ واضح ہو گیا ہے کہ مذہب کی بنیاد پر استوار ہونے والا کلچرل نیشنلزم کس قدر کھوکھا تھا۔ مثال کے طور پر پاکستان مشترکہ مذہبی شاخت کے باوجود اپنے مختلف حصوں کو اکٹھانے رکھ پایا۔ بنگلہ دیش کی علیحدگی نے مذہب اور کلچر میں علیحدگی کو ثابت کر دیا کیونکہ بنگلہ دیش کے قیام کی تحریک کا بنیادی سحرک کلچر تھا۔ ہندوستان کے تجربے سے اس فرق (کلچر اور مذہب میں) کی توثیق ہو جاتی ہے۔ وہاں پر جو کہ پیش رفت ہوئی وہ پاکستان سے قطعی طور پر مختلف تھی۔ کیشلمذہبی اور کیشلثقافتی ملک کی حیثیت سے ہندوستان نے تمام تر اندر وونی تضادات کے باوجود اپنے آپ کو قائم رکھا اور وہ بھی ایک جمہوری ملک کی حیثیت سے۔ یہ محض اس وجہ سے ہو پایا کیونکہ ہندوستانی سیاست کی بنیاد سیکولر اور عالمی نیشنلزم سے جنم لینے والے اصولوں پر رکھی گئی تھی۔

1950ء میں ہندوستانی عوام کا سیکولر، عالمی نیشنلزم کا انتخاب گو کہ کچھ ہی عرصہ قبل یہ قوم تقسیم کے اندو ہناک تجربے سے گزری تھی مذہبی نیشنلزم سے زبردست روگردانی کا مظہر تھا۔ ایسا ملک جس میں ہر مذہب کے مانے والے رہتے ہوں قوم کو کسی ایک مذہب سے ہم آہنگ نہیں کیا جاسکتا۔ گاندھی نے تو کہہ دیا تھا کہ اگر ہندو یہ چاہتے ہیں کہ ہندوستان محض ہندوؤں ہی کے رہنے

کی جگہ بن جائے تو وہ ایک افسانوی دنیا میں رہ رہے ہیں، کیونکہ تاریخ نے ہمیں کیشِ المذہبی اور کیشِ اتفاقی معاشرہ ورثے میں دیا ہے۔ (40) تقیم نے اس ورثے کو منانہیں دیا بلکہ اس سیکولر روایت کو پختہ تر کر دیا ہے۔

20 ویں صدی کے وسط میں ہندوستانی اہل داش ایسے جارحانہ نیشنلزم میں پہنچا خطرات سے آگاہ ہو چکے ہیں جس کی بنیاد مذہب یا فسطائی روایوں پر ہو۔ اس سے جنم لینے والی 'خود پرستی'، تشدد، جبرا اور نفرت کو جنم دیتی ہے جس سے ہندوستان پہلے بھی مکمل طور پر پاک ہرگز نہیں۔ اس تجربے کی روشنی میں نیشنلزم اگر اخلاقیات کو اپنے اندر سوئے ہوئے نہ ہو تو ہندوستان میں اس کی پذیرائی ممکن نہیں۔ جواہر لال نہرو نے ایسے نیشنلزم کو جواہلی قدر روں سے مبرئی ہو ایک لعنت اور برائی، کا نام دیا تھا۔ میگر نے اسے ایک عظیم خطرہ کہا۔ (41) نیشنلزم کا وہ رُخ جو کہ آزادی کی تحریک کے دوران سامنے آیا اور جس کے بارے میں آئین ساز ایمنی میں گفتگو ہوتی ہوئی وہ انسانی قدروں کا حال نیشنلزم تھا جس میں سیاسی آزادی، معاشری انصاف اور سماجی تبھی کا بخوبی احاطہ کیا گیا تھا۔ آج جو چیز خطرے میں نظر آ رہی ہے وہ ایسے وقت جب تو میت منافرتو سے پہ سیاست کو عروج حاصل ہو رہا ہے انسانی احساسات لئے ہوئے نیشنلزم ہے جس کے بغیر ہندوستان باقی نہیں رہ سکتا۔

## References

1. Proceedings of the International Congress on Jose Rizae, Data Papers (Manila, 1971), p. 125. Among his literary works, Note Me Tagore, a novel, was a major inspiration of the national movement in the Philippines.
2. Amilcar Cabral, *Unity and Struggle* (London, 1980), p. 143.
3. Amilcar Cabral, 'The Role of Culture in the Struggle for Independence', paper presented to the UNESCO Conference on the Concept of Race, Identity and Dignity, Paris, 3-7 July 1972.
4. Partha Chatterjee, *Nationalist Thought and the Colonial World: A Derivative Discourse* (Delhi, 1986); 'The Nationalist Resolution of the Women's Question', in Kumkum Sangari and Sudesh Vaid (eds), *Recasting Women* (New Delhi, 1989); and *The Nation and Its Fragments* (Delhi, 1995).
5. Partha Chatterjee, *The Nation and Its Fragments*, p. 6.
6. Ibid.
7. Ibid.

8. Ibid.
9. For an elaboration of this argument see K.N. Panikkar, *Culture, Ideology and Hegemony: Intellectuals and Social Consciousness in Colonial India* (New Delhi, 1995).
10. An eyewitness account of the altercation between the judge and Manockjee was published in the *Bombay Gazette* on 2 April 1862.
11. Nationalist Archives of India, New Delhi, Foreign Dept., 22 December 1854, Nos 263-5.
12. Home Dept., Public Branch, 4 April 1968, No. 23.
13. *The Times of India*, 15 April 1862.
14. *The Hindu Intelligencer*, 12 June 1854.
15. Ibid., 9 March 1854.
16. *Bombay Gazette*, 15 April 1862; *The Times of India*, 16 April 1862; and *The Hindu Intelligencer*, 9 March 1857.
17. Manockjee Cowasjee Entee, *Memorial to Sir Bartle Frere, The Governer of Bombay*, 5 June 1862.
18. *The Times of India*, 16 April 1852; *The Hindu Intelligencer*, 7 March 1857; and *Bombay Gazette*, 15 and 23 April 1862.
19. *The Times of India*, 6 May 1862.
20. Quoted in Manju Chattopadhyaya, *Petition to Agitation: Bengal, 1857-1885* (Calcutta, 1985), p. 8.

21. Emma Tarlo, *Clothing Matters* (New Delhi, 1996), pp. 58-9.
22. Quoted in Tarlo, *Clothing Matters*, p. 60.
23. *The Collected Works of Mahatma Gandhi*, Vol. X, 1909-11 (New Delhi, 1977), p. 60.
24. Quoted in Bipan Chandra, *The Rise and Growth of Economic Nationalism in India* (New Delhi, 1969), p. 10.
25. M.S.S. Pandian, 'Denationalising the Past: Nation in E.V. Ramaswamy's *Political Discourse*', *Economic and Political Weekly*, Vol. XXVII, No. 42, 1993.
26. Ananda K. Coomaraswamy, Essays in *National Idealism* (Colombo, 1909), p. 11.
27. Jawaharlal Nehru wrote: 'India was like some ancient palimpsest on which layer upon layer of thought and reverie has been inscribed, and yet no succeeding layer has completely hidden or erased what had been hidden previously.' *The Discovery of India* (London, 1956), p.46.
28. Radhakumud Mookerjee, *Nationalism in Hindu Culture* (London, 1921), p. 52.
29. *Ibid.*, p. 9.
30. A general tendency in historiography is to attribute the growth of communalism in one community as a response to the communalism of the other community. Gyanendra Pande, in an otherwise excellent book, suggests that the

resurgence of Hindu communal ideology in the 1920s was a reaction to Muslim militancy. Such explanations tend to underplay the process of communalization within both communities. Gyanendra Pande, *The Construction of Communalism in Colonial India* (Delhi, 1990).

31. Vinayak Damodar Savarkar, *Hindutva* (New Delhi, reprint, 1989), pp. 91-2.
32. Vinayak Damodar Savarkar, *Six Glorious Epochs of Indian History* (rpt, Pune, 1985), p. 2.
33. Vinayak Damodar Savarkar, *The Indian War of Independence* (rpt, New Delhi, 1970), p. 126.
34. How Savarkar underwent this transformation is intriguing. Most probably the change took place during his detention in the Andamans between 1911 and 1921, when he seems to have read the works of Blunchil who was an exponent of German ethnic nationalism. See Christophe Jaffrelot, *The Hindu Nationalist Movement in India*, (New Delhi, 1993), p. 32.
35. M.S. Golwalkar, *We or Our Nationhood Defined* (Nagpur, 1947), pp. 51-2.
36. Addressing the Hindu Youth Conference at Lucknow, B.S. Moonje, President of the Hindu Mahasabha, said: 'Hindus constitute the national community and create and formulate the nationalism of the nation... In this land there

is only one nation, that is the Hindu nation and there is only one nationalism, that is only Hindu nationalism.' The Pioneer, 5 March 1940.

37. M.A.Jinnah (ed.), *India's Problem of her Future Constitution* (Lahore, 1940), pp. 1-15. Also see Ayesha Jalal, *The Sole Spokesman: Jinnah, the Muslim League and the Demand for Pakistan* (Cambridge, 1985), pp.57-8.
38. Maulana Abul Kalam Azad, Presidential Address, Ramgarh Session, 19 March 1940.
39. Harijan, 13 April 1940.
40. *Collected Works of Mahatma Gandhi*, Vol. X, 1909-11 (rpt, New Delhi, 1994), p. 29.
41. *The English Writings of Rabindranath Tagore*, Vol. II (rpt, Delhi, 1996), p. 458.



## نوآبادیاتی نظام: چند معرفات

اشفاق سلیم مرزا

تاریخ حتیٰ فیصلوں کو نہیں مانتی۔ ہر عہد میں مختلف ادوار اپنی نئی تعبیر لے کر سامنے آتے ہیں۔ جو نئی تحقیقات کے حوالے سے اپنی جگہ بنا لیتے ہیں۔ اس لئے یہاں رک کر یہ کہنا بھی مناسب نہیں ہے کہ آج کی تحقیق کی رو سے جوبات زیادہ قریں قیاس وہ آنے والے کل کی روشنی میں بھی ویسی ہی مستدر ہے گی۔ لیکن جو کچھ آج منظرِ عام پر آ رہا ہے۔ اس سے روگردانی بھی اچھی نہیں لگتی۔ لیکن بعض تاریخی دستاویزات ایسی ہوتی ہیں جن سے نئی تعبیریں تو جنم لے سکتی ہیں۔ لیکن ان کے متن کو تبدیل نہیں کیا جاسکتا۔ اور اگر کسی متن کی صحت کی بعض دوسرے عوامل بھی گواہی دیتے ہوں تو پھر ادھر ادھر پھیلنے کی گنجائش بھی کم رہ جاتی ہے۔

ایسا ہی کچھ برطانوی نوآبادیاتی نظام کے بصیرت میں قیام کے بارے میں آراء کے متعلق ہوا ہے۔ فکر کی اس نئی لہر نے مختلف ادوار میں یہاں وارد ہونے والی مختلف اقوام کے بارے میں ایک نئے انداز سے سوچنے کی طرح ڈالی ہے۔

آریاؤں کی آمد سے لے کر انگریزوں کے جانے تک، ایک عام رائے تو یہ پائی جاتی تھی کہ سب حملہ آور غاصب ہیں اور یہ کہ حملہ آوروں اور نئی آنے والی اقوام نے یہاں آ کر مر جو چٹا فت کو تھس نہیں کر دیا، جو کہ ان کے نزدیک بعض حوالوں سے نئی آنے والی اقوام کی چٹا فت سے ارفع تھی۔ مقامیت کے اس ارفع احساس نے تاریخ کے بہت سے عوامل کے کردار کو اگر مسخ نہیں بھی کیا تو بہت سی سچائیوں پر پر دہ ڈالنے کی کوشش ضرور کی ہے اور یہے بعد دیگرے ہندوستان میں داخل ہونے والی اقوام نے ہندوستان اور پاکستان کے سماج کی بُختر میں جو کردار ادا کیا ہے اس کی طرف

شدید مخاصمانہ رویوں کو جنم دیا ہے۔ دوسری طرف بعض اوقات نسلی قوم پرستی کو اجاگر کرنے والے کرداروں اور محققوں نے نئی آنے والی اقوام کے ساتھ اپنی شناخت کے حوالے بعض حقیقوں کو تروڑ مرور کر کچھ بنا دیا ہے۔ اور یہ رویہ ہندوستان اور پاکستان کے تحقیقین کا پسندیدہ چلن رہا ہے۔ ہندوستانی محقق آریاؤں کے بارے میں اور پاکستانی محقق مسلم حملہ آوروں یا ہجرت کرنے والے گروہوں کے بارے میں تعصّب کی عینک چڑھائے رکھتے ہیں۔ اور انہیں کسی اخلاقی دائرے کے اندر لانے کی کاوش میں لگے رہتے ہیں۔

برطانوی نوآبادیاتی نظام کے متاثر و اثرات پر نظر ثانی کرنے سے پہلے ایک نظر آریاؤں اور مسلم اقوام کے بارے میں جو رویے مستعمل رہے ہیں ان پر بھی ایک طائرانہ نظر ڈالتے ہیں۔

### آریاؤں اور مسلم اقوام کی آمد

پہلے پہل جو بحث آریائی اقوام کی لہر در لہر آمد کے بارے میں رواج پائی وہ یہ تھی کہ آریائی اقوام حملہ آور نہیں تھیں۔ بلکہ وہ تو ایک بڑے پیمانے پر ایک قوم کی ایک خطے سے دوسرے خطے میں صرف ہجرت تھی۔ یہاں ابھی اس بات کو پس منظر میں رہنے دیتے ہیں کہ آریاؤں کا وطن مالوف کہاں تھا اور ہجرت کہاں سے ہوئی۔ کیونکہ آریاؤں کے وطن اور مقام ہجرت کے بارے میں ابھی بحث تمام نہیں ہوئی۔

اگر یہ مان بھی لیا جائے کہ آریائی حملہ آور نہیں تھے بلکہ وہ ایک وسیع پیمانے پر ہجرت ہی تھی جو انہیں غالباً وسط ایشیا سے اٹھا کر ہندوستان کے علاقوں میں لے آئی۔ تو آیا جو اقوام یہاں پہلے سے آپا دھیں۔ وہ انہیں خوش آمدید کہنے کے لئے تیار کھڑی تھیں یہاں پھر اجنبیوں کو کیل کانے سے لیس دیکھ کر ایک ناگوار احساس کے ساتھ ان سے مذبھیز ہوئی۔ ایسی لڑائیوں کی داستانیں رگ وید میں جا بجا قسم ہیں۔ اندر دیوتا داسیوں کے بارے میں رویہ اور جنگی جنزوں اس بات کی گواہی دیتا ہے کہ آریاؤں کا لہر در لہر آنا اتنا خوش کن بھی نہ تھا، رگ وید میں لکھا ہے۔

”وہ جو اس دنیا میں اشیا کو تغیریں رکھتا ہے جس نے کاملے داسوؤں کو ذلیل خوار اور بتاہ کیا جو دشمن کے مال پر ایسے قابض ہوتا ہے جیسے جواری

جیتے ہوئے مال پر اے لوگوں وہی تو اندر ہے۔“

آپ کو معلوم ہے کہ رگ وید میں سب سے زیادہ مناجات اندر دیوتا سے مسلک ہیں اور قدیم عہدنا مے کا یہا اور اندر بالتر تیب فلسطین اور پنجاب سے طوفان اور جنگ کے دیوتا ہیں۔ اگر مقامی لوگوں نے مزاحمت نہیں کی تو رگ وید کیوں جنگ کے دیوتا کے لئے رطب اللسان ہے؟ میں یہاں اس نتیجے پر پہنچا ہوں کہ گو آریائی اقوام لہر در لہر مختلف ادوار میں پاکستان کی سر زمین میں داخل ہوئیں اور یہ بھی مان لججئے کہ ان کی آمد حملہ آوروں جیسی نہیں تھی یعنی وہ سکندر مقدونی ہوں، محمود غزنوی یا مغلوں کی طرح کسی منصوبہ بندی کے تحت داخل نہیں ہوئے۔ بلکہ رزق کی تلاش میں ایک علاقے سے دوسرے علاقے میں بھرت کرتے رہے اور یہ بھی کہ اس زمانے میں علاقوں کی سیاسی خود مختاری اور حد بندی ایسی نہیں تھی جیسی کہ آج کل ہے پھر بھی جہاں آریاؤں کے غول در غول داخل ہوتے وہاں مقامی آبادی کے کچھ گروہ تو آباد رہے ہوں گے۔ جنہوں نے یا تو آریاؤں کی طاقت سے مغلوب ہو کر ہتھیار ڈال دیئے ہوں گے یا پھر لڑائی کی صورت میں مارے گئے ہوں گے۔ لیکن آثار قدیمہ کی دستاویزات کچھ مزاحمت کی خبر ضرور دیتی ہے۔ گو آریا حملہ آور نہیں تھے۔ لیکن یہاں آ کر انہیں مقامی لوگوں کے ساتھ نہر آذما ضرور ہونا پڑا۔ کیونکہ مقامی سطح پر سماج جس مقام پر کھڑا تھا وہ مضبوط انتظامی اور سیاسی ڈھانچے کی نشان دہی کرتا ہے۔

اب دوسرے نظریے کی طرف آئیے۔ جو یہ ثابت کرنے پڑتا ہوا ہے کہ وادی سندھ کی تہذیب نہ صرف آریائی تھی بلکہ وید ک تھی بلکہ ازوید ک تھی۔ اس بات کا پرچار کرنے میں ایرا و قشم مہادیون سب سے آگے ہے۔ لیکن عرفان حبیب نے نہایت مدل اور مختصر پیرائے میں صرف مذہبی رجحانات کی بنا پر اس نظریے کو روکیا ہے۔ کیونکہ وادی سندھ سندھ کی مہروں پر جن جانوروں کی تصویریں ہیں۔ وہ آریائی مذہبی دائرے میں نہیں آتے کیونکہ وادی سندھ میں جانوروں کی پرستش ہوتی تھی اس لئے وہ لوگ (Zoomorphic) تھے۔ جبکہ آریائی دیوتا، یونانیوں کی طرح (Anthropomorphic) ہیں۔ دوسرے یہ کنٹلی اعتبار سے بھی جس کا ذکر عرفان حبیب نے نہیں کیا وہ یہ کہ وادی سندھ کے باشندے آریاؤں سے بالکل مختلف تھے۔ اس کا ذکر میں اپنے مضمون ”پنجاب کے قدیم بائشندے“ (تاریخ شمارہ نمبر 20) میں تفصیل کے ساتھ کرچکا ہوں۔

مسلم جملہ آوروں کے بارے میں ایک رائے یہ ہی جاتی ہے کہ وہ اسلام کی ترویج کے لئے یہاں آئے تھے۔ ان کے سیاسی اور معاشری مقاصد اس بات کی نفی کرنے کے لئے کافی ہیں۔ لیکن اس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ ان تہذیبوں کے ملاب سے ہندوستان میں ایک نئی ثقافت پروان چڑھی جس میں باہر سے آنے والے باشندوں کی اعلیٰ اقدار نے یہاں کی اقدار کو بدلتے میں مدد کی۔ بقول فراق گورکھپوری

”سرزمیں ہند پر اقوام عالم کے فراق  
قالے آتے گئے ہندوستان بتا گیا“

اور دوسرے یہاں پر پہلے سے بننے والوں کی اعلیٰ اقدار نے نئے آنے والوں کو بھی رام کیا۔

### نوآبادیاتی نظام ایک تاریخی جائزہ

یہ بات اپنی جگہ پر ایک تاریخی حقیقت ہے کہ زمانہ قدیم اور تاریخ کے اوپر اور مدار میں بھی مختلف اقوام اور ریاستوں نے نوآبادیات قائم کیں۔ لیکن ہمارے سامنے نوآبادیاتی نظام کا جو دور نیز بحث ہے وہ سرمایہ دارانہ نظام کے تحت نوآبادیات کا قائم ہوتا ہے۔ اور وہ بھی اُس کا تخصیصی طور پر وہ مرحلہ جب سرمایہ دارانہ نظام سامواجی دور میں داخل ہوا۔ لیکن اُس پر سیر حاصل بحث کرنے سے پہلے مختصر اس تاریخی جائزہ لیتے ہیں۔

### یونانی اور رومنی نوآبادیات

ہم معلومہ تاریخ میں نوآبادیات کے قیام کو یونانی نوآبادیات سے شروع کرتے ہیں۔ لیکن ان کے ساتھ ساتھ ہی یا ان سے ذرا پہلے فنکیوں (Phoenicians) نے اپنے علاقوں سے نکل کر مغرب کا رخ کیا۔ بھیرہ روم میں نوآبادیات قائم کرنے کا عمل گیارہویں صدی ق.م میں ہی شروع ہو گیا تھا اور آٹھویں صدی ق.م میں اپنے عروج پر تھا۔ فنکیوں کے تجارتی مرکز موجودہ شام کے علاقے میں تھے۔ لیکن مقامی حکمرانوں کے روئیے کی وجہ سے وہ وہاں سے نکل کر مغرب کی طرف نئے مرکز تلاش کرنے لگے۔ انہوں نے پسین کے کچھ علاقوں میں اپنے مکانے

بنائے۔ اور کارٹھیج (Carthage) میں بھی معاشر گرمیوں کے لئے آ کر آباد ہو گئے۔ جیسا کہ آپ جانتے ہیں کہ کارٹھیج کو ہی تار (Tyre) کے باسیوں نے آباد کیا تھا۔

ایشیاء کو چک میں یونانیوں کے علاوہ فریگیا اور لیڈیا والوں نے بھی اپنی بستیاں بسائیں۔ لیکن اس دور میں یونانیوں کا باب سب سے زیادہ قابل ذکر ہے۔

آدم سمعھنے نے یونانیوں کے باہر نکلنے اور نوآبادیات قائم کرنے کی جو وجہات بیان کی ہیں اُن میں سے ایک بڑی وجہ یہ تھی کہ یونانی شہری ریاستیں کی علاقائی حدود اس قدروں پر تھیں اور جب آبادی میں اضافہ ہوا تو آس پاس کی ریاستوں، جوان جیسے حالات سے گزر رہی تھیں، ان میں دخل اندازی ممکنات میں سے نہیں تھی۔ کیونکہ اپنے ہی جیسے جنگجو لوگوں کے دفاعی حصہ کو مسماں کرنے کے بعد مزید ملحوظہ علاقوں پر وہ قبضہ نہ کر سکتے تھے۔ اس کا ایک ہی حل تھا کہ وہ شہری ریاستیں دور دراز یا سمندر پار علاقوں میں جا کر اپنے باشندوں کے لئے نئی جگہیں تلاش کریں۔ آدم سمعھنی یہ کہتا ہے کہ ذوریانی (Dorians) نسل کے لوگ نے جا کر اپنی نوآبادیات اٹلی اور سلی کے علاقوں میں قائم کیں۔ کیونکہ وہاں اُس وقت یونانیوں کے حوالے سے وحشی اور غیر مذہب لوگ آباد تھے۔ یہی بات وہ اہل ایونیا (Ionian) کے بارے میں کہتا کہ وہ جب وہ ایشیائے کو چک میں جا کر آباد ہوئے اور وہاں اپنی نوآبادیات قائم کیں تو وہاں کے لوگوں کی حالت بھی اٹلی اور سلی کے باشندوں سے مختلف نہیں تھی۔

اگر ہم آدم سمعھنے کے دلائل سے آگے بڑھیں تو یہ دیکھ پائیں گے کہ یونانیوں کی نوآبادیات قائم کرنے کے لئے یہ بھرت دراصل معاشر اور سماجی عوامل کے زیر اثر تھی۔ یونانی شہری ریاستوں میں زمین محدود تھی اور ان کی ریت کے مطابق باپ کے مرنے کے بعد زمین بڑے بیٹے کو نہیں ملتی تھی بلکہ سب بیٹوں میں تقسیم ہو جاتی تھی۔ اس طرح تقسیم شدہ زمین چھوٹے چھوٹے لکڑوں میں بٹ گئی۔ اور زمین کے حوالے سے معاشری طور پر وہی زندہ رہا جو اس کے اسرار سے پوری طرح واقف تھا۔

وہاں نوآبادیات قائم ہو جانے کے بعد معاشری خوشحالی کے لئے تجارتی مراکز بھی قائم ہوئے جس سے سر زمین یونان کے مادر شہر (Mother City) معاشری طور پر مضبوط ہوئے اور شہری آبادی خوشحال ہو گئی۔

گوان نوآبادیات کا مادر شہروں کے ساتھ ایک تاریخی اور ثقافتی رشتہ قائم تھا۔ اور ہر شہری ریاست کے لوگ اپنے اپنے دیوتا بھی ساتھ لائے تھے۔ لیکن آہستہ آہستہ زیادہ خود مختار ہوتے گئے۔ انہوں نے حکومتی سطح پر اپنے انتظامی امور خود سنپھال لئے۔ اپنے قوانین خود وضع کرنے شروع کر دیئے وہ اپنے مجلسیت خود منتخب کرتے اور ہماسائیوں سے جنگ اور امن کے فیصلے بھی خود کرتے تھے۔

اس طرح مغرب میں اٹلی سے اپنیں تک اور ایشیائے کوچ کے ساحل کے ساتھ یونانی نوآبادیاں قائم ہو گئیں۔ اٹلی کے جنوب میں ایک وسیع علاقہ ان کے زیر تسلط رہا۔ اس لئے اسے میکنا گریشیا کہا جانے لگا یعنی عظیم تر یونان اور اسی جگہ کی نسبت سے لاطینی زبان میں ہیلا (Hella) کے باشندوں کو گریسی (Graeci) یا گریکس (Greeks) کہا جانے لگا۔ جس نام سے آج تک انہیں زیادہ پہچانا جاتا ہے۔ فیقوں اور یونانیوں کو اپنیں اور اٹلی کی دھاتوں یعنی چاندی، تانبہ اور ٹن میں دلچسپی تھی۔

ایشیائے کوچ میں جو بستیاں قائم ہوئیں۔ ان میں میلیٹس (Miletus) کو تجارتی اور علمی مرکز کی حیثیت حاصل ہو گئی۔ دنیاۓ مغرب کے پہلے فلسفی بھی اسی شہر میں پیدا ہوئے۔ تجارت سے بہت سی نئی راہیں کھل گئیں اور سماج میں تیزی سے تبدیلی آنے لگی۔ محاذی سطح پر یہ تبدیلی ایک بنیادی تبدیلی تھی۔ دولت کے ارتکاز کے پہلے احساس نے اس خطے میں جنم لیا۔ کیونکہ دولت نے زر کی شکل میں ایک نیاروپ اختیار کر لیا تھا۔ اس سے پہلے تجارت اشیاء کے بدے اشیاء کی شکل میں ہوتی تھی اب (Barter) کی جگہ دھات کے سکون نے لے لی۔ جس کی شرح حکومت کی طرف سے معین کردہ تھی۔ یہ سے اہل لیدیا نے تعارف کر دائے تھے دھات کی کرنی تعارف ہونے کے بعد نہ صرف اقتصادی سطح پر بلکہ سماجی سطح پر بہت اہم تبدیلیاں رونما ہوئیں۔ غریب اور امیر کا بعد بڑھنے لگا۔ کیونکہ اشیاء کی نسبت روپے پیسے کوڈ خیرہ کرنا آسان تھا۔ اور جب کسی تاجر اور کاروباری شخص کے پاس بہت دولت جمع ہو گئی تو اس کے استعمال سے اس کا اثر و رسوخ بھی بڑھنے لگا۔ اب غریب کسان بُری فصل ہونے پر قرض یعنی لگا۔ یہ قرض شخصی آزادی، زمین اور گھر کی مہانت پر ملتے لگا۔ بعض اوقات تو یہ سب کچھ ہی سلب ہو جاتا۔ گھر، زمین اور اشیاء کے ساتھ کسان خود بھی غلامی کے پھندے میں آ جاتا۔

ھیسو یڈ (Hesoid) نے اپنی مشہور تصنیف (Works And Days) جس کا ترجمہ سلیم الرحمن صاحب دھنڈے اور دیہاڑے کرتے ہیں ان حالات کی بڑی بھی مکمل تصور یہ کی کہ ہے۔ وہ کہتا ہے۔ صرف چند افراد کے لئے زیادہ کو داؤ پر لگا دیا گیا ہے پیدائش کی بجائے اب دولت صاحب انتدار کا معیار تھہری ہے پرانے زمانے کی دولت انہماں گی نے اب دشمنی کی جگہ لے لی ہے۔ یہ دور جس کی معاشی تبدیلی نے سیاسی اور ریاستی ڈھانچے کو بھی متاثر کیا اب اشرافیہ کی جگہ (Plutocracy) دولت شاہی نے لے لی۔ اور پیسے کی ریل پیل نے غریب کو غریب تر کر دیا۔ ھیسو یڈ کہتا ہے کہ غریب کی آہ بکا اور پرتو گئی لیکن زمین سے دیوتا بھی غائب ہو گئے تھے۔ جیسا کہ سلیم الرحمن نے بیان کیا ہے ھیسو یڈ کے خیال میں شجاعت کا دائرہ صرف میدان جنگ تک محدود نہیں بلکہ اڑیل زمین اور موسموں کی بولائیوں کے خلاف کسان کا بھی نہ ختم ہونے والا خاموش مجاہد بھی بہت بڑی بہادری ہے۔

رومیوں کے ہاں بھی زمین کی بہت قلت تھی۔ پہلے پہل رومنی سلطنت میں مرکزی کردار زرعی زمین کی تقسیم کا تھا۔ یہ مختلف رقبوں کے حوالے سے شہریوں کے رتبے کے مطابق ہی ہوئی تھی۔ لیکن آہستہ آہستہ خاندانوں میں وسعت کے ساتھ ساتھ زمین پر یہاں بھی آبادی کا دباؤ بڑھ گیا جس کی وجہ سے رومیوں نے بھی وسطی اٹلی سے باہر نکل کر یکھا شروع کر دیا کیونکہ بڑی بڑی زمینوں کے مالک اپنے حصے سے ایک ٹکرنا بھی جدا کرنے کے لئے تیار نہ تھے لیکن رومیوں کی نوآبادیات ایک لحاظ سے یونانیوں سے مختلف تھی۔ کیونکہ ان کے ہاں اپنی نوآبادی کے لئے وہ تصور موجود نہ تھا جو مادر شہر سے اُسے آزاد رکھتا تھا بلکہ وہ نوآبادی میں اپنی فوجی موجودگی کے ساتھ رہتے تھے۔ اور مکمل اطاعت پر یقین رکھتے تھے۔

202 ق-م میں زما (Zama) کے مقام پر ہنی بال کی مکمل بھکست کے بعد رومیوں نے اپنی سلطنت کو وسعت دیئی شروع کی انہوں نے وسطی اٹلی سے باہر نکل کر شمالی اور جنوبی اٹلی، پسین، جنوبی گال، بلقان کی ریاستوں (Illuria) (جن میں پرانے یوگو سلاویہ اور البائیہ کے علاقوں شامل تھے) شمالی افریقہ اور مشرقی بحیرہ روم کے علاقوں میں اپنی نوآبادیات قائم کیں۔ جہاں بعد ازاں عکسری اور تجارتی مقاصد کے لئے سڑکیں بنائی گئیں۔ پسین پر بھی تسلط مضبوط کیا گیا۔ کیونکہ یہاں کی افرادی قوت اور معدنیاتی وسائل کے بل بوتے پر کارہنج نے رومیوں پر فتح حاصل

کی تھی۔ اس طرح جنوب مشرق کی طرف بڑھتے ہوئے رومیوں نے مقدونیہ اور یونان کے بیشتر حصوں پر قبضہ کر لیا۔

پونک جنگوں (Punic Wars) کے بعد 146ق-م میں رومیوں نے نہ صرف مغربی علاقوں بلکہ بھیرہ روم کے تمام ساحلی ملکوں پر اپنا اسلاط قائم کر لیا۔ جن میں اب سلی، سارڈنیا، مقدونیہ، افریقہ کے علاقے، دونوں چین، اشیا کے کچھ حصے، بلقانی ریاستیں، شام، مصر اور ان کے آس پاس شامل تھے۔

مغربی نوآبادیات نظام کے تحت، جدید دور میں نوآبادکاری کا ایک وسیع باب امریکی براعظیوں کے بارے میں بھی۔ چونکہ وہ ایک طویل داستان ہے۔ اس لئے فی الحال اس کا ذکر کرنا مناسب نہیں ہے۔

جیسا کہ آپ جانتے تھے، حضرت محمدؐ کی وفات کے بعد خلفائے راشدین کے زمانے میں عرب فتوحات کا سلسلہ تیز تر ہو گیا اور فتوحات کے محکم عالم طور پر دعویٰ میں کو گردانا جاتا ہے۔ ایک توئنے مذہب کی ترویج و پذیرائی اور دوسرے حفاظتی اسباب جو توسعہ پذیری کے بنیادی عوامل سمجھے جاتے ہیں۔

مورخ بلاذری جہاں دوسرے عوامل کا ذکر کرتا ہے۔ وہاں اُس نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ شام کی مہم کے لئے افواج جمع کرنے کے لئے حضرت ابو بکر نے مکہ، طائف، یمن، نجد اور حجاز کے لوگوں کو مقدس جنگ میں شرکت کے ساتھ مال غیمت کی طرف بھی اشارہ کیا۔ ابو تمام کی نظر اس صورت حال کو یوں بیان کرتی ہے۔

”تم نے صرف جنت کے لئے خانہ بدوثی کو خیر باد نہیں کہا

بلکہ مجھے یقین ہے کہ روٹی اور کھجور کے لئے یہ سب کچھ کیا“

اس حوالے سے چند باتیں جو محمد حسین ہیکل نے کہی ہیں وہ بھی قابل توجہ ہیں۔

”یہ امر تجھ بخیز ہے کہ بدھی لوگ صحرائی زندگی کے عادی ہونے اور

دشت نوردی میں مشغول ہونے کے باوجود شہری زندگی کے بھی بے حد

دلدادہ تھے۔ جب وہ صحرائے دور ہوتے تھے تو دن رات اُس کی تعریف و

توصیف کے گیت گایا کرتے تھے۔ لیکن شہری زندگی میں جو سہولتیں اور

راحت و آرام کے وافر اسباب میسر تھے انہیں بھی وہ ہمیشہ رشک کی نظر سے دیکھتے تھے۔ شام کے دلکش مرغز اروں اور پُر فضاباغات، تاکستانوں اور وہاں کی حسین و جیل عورتوں کے تذکرے مکہ و مدینہ اور سارے جہاز میں بکثرت لوگوں کی زبانوں پر رہتے تھے۔۔۔ جب کبھی وہاں مرغز اروں اور حسین و جیل وادیوں کا ذکر آتا تو تجہب کے مارے سامعین کے منہ کھلے کے کھلے رہ جاتے اور بے اختیار ان کے دل میں یہ خواہش پیدا ہوتی کہ کاش انہیں بھی اپنے ملک میں یہ آسائش اور نعمتیں میسر آتیں۔۔۔

محمد حسین ہیکل جذبہ ایمانی کے ساتھ یہ بھی سمجھتا ہے کہ ”اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ مال غنیمت کا شوق بھی کسی حد تک انہیں میدان جنگ میں لے جانے کا باعث ہنا۔ عرب قبائل کی نظرت میں یہ بات داخل تھی کہ وہ مال غنیمت کو دیکھ کر کسی طرح صبر نہ کر سکتے تھے۔“ یہی دعویاں انہیں شام، عراق، مصر، ایران اور بازنطینی سلطنت روما کی طرف لے گئے اور وہاں انہیں مکمل فتوحات حاصل ہوئیں۔

ان نوآبادیوں کی طرف سے آنے والی آمدنی اور مالیاتی نظام کو پہلے پہل تو اسی طرح رہنے دیا گیا۔ جیسا کہ پہلے حکمرانوں کے زمانے میں تھے بعد ازاں جزیہ اور خراج کو متعارف کرایا گیا جو مختلف علاقوں اور زمینوں کے لحاظ سے مختلف تھا۔ زمینیں تیکس یا خراج قسطوں میں لیا جاتا تھا، جبکہ جزیہ یہ یکدم لا گو تھا۔ کھاتے پیتے لوگ چار دینار فی کس اور اوسط آمدنی والے دو دینار اور غریب لوگ ایک دینار فی کس کے حساب سے دیتے تھے مال غنیمت اور قیدی جنگجوؤں کے حصے میں آتے تھے۔ جبکہ زمین سے ہونے والی آمدنی مسلمانوں پر خراج ہوتی اور ان کی فلاں بہبود کے لئے موقوف تھی۔

اگر یونانی، رومی اور مسلم نوآبادیات کا مطالعہ کریں تو ایک چند باتیں مشترک نظر آئیں گی جو کہ کچھ یوں ہیں:

الف۔ ان فتوحات کے حرکات معاشری تھے اور ان کے صلے میں ہونے والے فوائد بھی معاشر خوشحالی ہی رقم کرتے ہیں۔

ب۔ ظاہر کہ جب معاشری خوش حالی کا دور آتا ہے تو تہذیب کے عالی شان نثار اپنے پیچھے چھوڑتا ہے۔ جیسے یونان میں پارھینس روم میں کلوسیم اور مسلم دور کے عالی شان محل باغات اور مقبرے اس دور کی یادگاریں ہیں۔

ج۔ دو تہذیبوں کے مطابق سے نئے ثقافتی روپ سامنے آتے ہیں۔ جہاں فاتح اور مفتوح اقوام ایک دوسرے سے سیکھتی ہیں۔ اگر فاتح قومیں مادی طور پر خود کو برتر نہیں گردانتی تو روحانی طور پر اعلیٰ اقدار کی پاسدار ضرور سمجھتی ہیں۔

د۔ اکثر ان حالات میں یہ بھی کہا جاتا ہے کہ جب فاتح اقوام کی جگہ پر پیشیں تو وہاں گنوار اور وحشی اقوام آباد تھیں۔ خواہ اسے آپ مرتدین کے خلاف جنگ ہی کیوں نہ قرار دیں۔ ایسا اب تک ہوتا چلا آ رہا ہے۔ آپ جمہوریت کا سبق بھی سکھلانے کے لئے کسی پر حملہ آ رہو سکتے ہیں۔ ایسا اخلاقی جواز پہلے بھی موجود تھا اور آج بھی ہے۔ کہیں آپ برتر مذہبی نظاموں کا سہارا لیتے ہیں اور کہیں بہتر سیاسی نظاموں کو جواز بناتے ہیں۔ پہلے میں تو خدائی دعویٰ بھی موجود ہوتا ہے۔ اس وقت ہمارے ارگوں جو جنگیں ہو رہی ہیں۔ وہ بہتر مذہبی نظاموں اور بہتر سیاسی نظاموں کے درمیان چاقش کا نتیجہ ہیں۔ جہاں بہتر سیاسی نظام کے دعویٰ دار اپنی عسکری اور معاشری قوت کی برتری پر ہر دوسرے نظام کو چیلنج کر رہے ہیں۔

یونانی اور رومی تہذیبوں میں ایک بات مشترک تھی کہ وہ اس وقت نوآبادیات کی طرف متوجہ ہوئیں۔ جب ان کی تہذیب اپنے گرد و پیش کی نسبت زیادہ تباہا ک اور ترقی یافتہ تھی۔ جب کہ مسلم نوآبادیات کا قیام ان سے بالکل ممکوس ہے۔ مسلم تہذیب اپنی ابتدائی اٹھان پر تھی کہ اپنے زیادہ ترقی یافتہ اور پہلے شکوہ تہذیبوں سے متصادم ہو گئی۔ اور جزیرہ نما عرب سے باہر اپنے مقبوضات قیام کرنے کے بعد اپنے شامدار دور میں داخل ہوئی اور مقبوضات سے ہونے والی آمدی نے ان کو عسکری اور اقتصادی طور پر مسکن کیا۔ جبکہ یونانی اور رومی تہذیب پہلے ہی سے ترقی کی طرف روان تھی اور مقبوضات سے وہ مزید استحکام کی طرف بڑھیں۔

### بر صغیر میں نوآبادیاتی نظام کی طرف سفر

آئیے اب یورپی اقوام کی طرف سے طاری کئے جانے والے نوآبادیاتی نظام کا مطالعہ

کرتے ہیں اور خصوصاً ہندوستان میں جنگ آزادی 1857 سے پہلے انگریز کے خلاف جو نفرت تھی اُسے شاید اظہار کے وہ پیرائے نہیں ملے تھے جو 1857 کی جنگ اور اس کے بعد انگریز کے رویوں سے معین ہوئے۔ لیکن ان رویوں میں وہ کاٹ اور اثر پذیری نہیں تھی جو روی محققین کی تحریروں نے پیدا کی۔ لیون (Levin)، چھروف (Chicherov)، بلوکرنیتسکی (Blokrenitsky) نے اپنی تحریروں میں برطانوی نوآبادیاتی نظام کے خلاف ایسا سامان باندھا کہ یہاں کے گوگوں کو بھی زبان مل گئی۔ اور نوآبادیاتی نظام کو بے نقط سنانے کے بعد مغل تہذیب کی برتری کے گن بھی گائے جانے لگے۔ یہاں جوبات کی جا رہی ہے اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ ”نوآبادیاتی نظام کی شان میں کسی تصدیقے کے لئے تہذیب باندھی جا رہی ہے۔ بلکہ یہاں مقصود صرف یہ کہ انتہائی غیر جانبداری سے اس بات کا تجزیہ کیا جائے کہ مندرجہ ذیل سوالات کے کیا جواب ہیں۔

1- کیا نوآبادیاتی نظام تاریخ میں ناگزیر تھا؟

2- ہندوستان میں نوآبادیاتی نظام سے پہلے کیا سماج تھا؟

3- نوآبادیاتی نظام کے کیا اثرات مرتب ہوئے؟

پہلے تو یہ طے کیا جائے کہ نوآبادیاتی نظام ہے کیا۔ بعد ازاں ان سوالوں کے جواب دیئے جائیں گے۔ اس بحث میں صرف اس نوآبادیاتی نظام کا احاطہ کیا جا رہا ہے جو سرمایہ دارانہ نظام کے ایک خاص موز پر پہنچنے کے بعد جنم لیتا ہے۔ اس سے پہلے مختلف اقوام نے دوسری قوموں کے علاقوں پر جو قبضے کئے وہ اس بحث سے خارج ہے۔ عمومی طور نوآبادی اس علاقے کو کہا جاتا ہے جہاں باہر سے آ کر لوگوں قبضہ کر لیں اور وہاں آباد ہو جائیں اور نوآبادی کے لوگوں کو خود مختاری اور سیاسی آزادی حاصل نہ ہو اور اس کے مطیع ہوں۔ اور دونوں کے رشتہ احصائی بنیادوں قائم ہو۔ نوآبادی پر قبضے کا بنیادی مقصد صرف یہ ہو کہ سامراجی طاقت کی دولت اور خوشحالی میں اضافہ ہو اور باہر منڈی میں خام مال اور انسانی محنت کے جو دام دینے پڑ رہے ہیں اس سے کم داموں پر سہولت میسر آ سکے اور اپنی تیار اشیاء کی کھپت مقبوضہ علاقوں میں آسانی سے اور منہ مانگے داموں کے عوض ہو سکے۔

جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ نوآبادیاتی نظام سامراجی طاقتوں کی طرف ایشیا، افریقہ اور لاطینی

امریکہ کے بہت سے علاقوں کی علاقائی اور اقتصادی تقسیم کا نتیجہ تھا یہ عمل سولہویں صدی کے بعد تیزی سے مختتم ہوا اور جس کی وجہ سے مغربی طاقتیں معاشری اور عسکری حوالے سے بہت مضبوط ہو گئیں۔ اگر ہم نوآبادیاتی نظام کو مختصر آپیان کریں تو باسیں بازو کی داش کے حوالے سے اُس کا ذکر کچھ یوں ہو گا۔

- 1- نوآبادیوں پر قبضہ کرنے کے بعد نوآباد کار ایک سوچے سمجھے منصوبے کے تحت وہاں کی اقتصادی ترقی کو ایک حد سے زیادہ بڑھنے نہیں دیتے تاکہ وہ اپنے اقتدار کو باہمیت قائم رکھ سکیں۔ سامراج نوآبادیوں پر قبضہ تہذیب سکھلانے کے لئے نہیں کرتا۔ بلکہ اقتصادی منافع کے لئے وہ اپنے اقتدار کو قائم رکھتا ہے۔
- 2- ثیرف اور دوسری تجارتی پابندیوں کی پالیسی کو اپناتے ہوئے مغربی سرمایہ دار گھنیا قسم کی اشیاء کو زیادہ منافع پر نیچتے ہیں۔
- 3- وہ نوآبادیات میں قائم مختلف صنعتوں کی حوصلہ لٹکنی کرنے کے بعد اُن کے زوال پذیر ہونے کے لئے راہ ہموار کرتے ہیں۔ وہ اپنی اشیاء کی کھپت کے لئے مقامی دستکاریوں اور روایتی اہل حرف کی بھی حوصلہ لٹکنی کرتے ہیں۔
- 4- سرمایہ دارانہ اجارہ داریاں نوآبادیاتی منڈیوں سے زیادہ سے زیادہ خام مال سنتے داموں اٹھاتی ہیں۔ خام مال پر قبضہ کرنے کے بعد میں الاقوامی منڈی میں اُس کی قیمت کا تعین بھی خود کرتی ہیں۔ تاکہ اپنی مرضی سے منافع کی شرح کو بڑھا سکیں۔
- 5- نوآبادیوں کو اپنی دفاعی ضرورت کے تحت استعمال کرتے ہوئے وہاں اپنے اڈے قائم کرتے ہیں۔
- 6- لوگوں کی مختک کوارڈز اس قیمت پر خریدا جاتا ہے اور تعلیم اُن کے لئے وہ ہی روکھی جاتی ہے جو ان کے کام آسکے۔

میں نے حتی الوضع یہاں وہ باتیں ایک جگہ بیان کر دیں جو مختلف ادوار میں باسیں بازو کے دانشوروں نے پاکستان میں اپنی بساط کے مطابق لکھیں یا کیں۔ اُن میں زیادہ تر عکس اُن کتابوں کا جھلکتا ہے۔ جو سو دیس یونین میں نوآبادیاتی نظام کے متعلق چھپیں۔

نوآبادیاتی نظام کی ناگزیریت

اب یہاں یہ طے کرنا باقی ہے کہ کیا نوآبادیاتی نظام تاریخ میں ناگزیر تھا تو اس کا سادہ سا جواب یہ ہے کہ چونکہ اب تاریخ اُس مرحلے کو طے کر آئی ہے۔ اس لئے یہ کہنا بہت آسان ہے کہ نوآبادیاتی نظام ناگزیر تھا۔

ہمارے بہت سے سادہ لوح مارکسی اس بات پر نوحہ کننا رہتے ہیں کہ یورپی اقوام اور انگریزوں کی آمد کے بعد یہاں کے سماجی اور معاشی ڈھانچے کی توڑ پھوڑ شروع ہو گئی۔ اور اگر ایسا نہ ہوتا تو برصغیر ہندوستان کا اپنا سماج اقتصادی طور پر اس مقام پر پہنچ چکا تھا جہاں بعض علاقوں میں اقتصادی ترقی سرمایہ داری کی طرف پہلا قدم اٹھا چکی تھی۔ لیکن نوآبادیاتی نظام کی آمد نے اُسے پہنچنے نہیں دیا۔ اور جو کچھ تھا بھی اُس کا بھی قلع قلع کر دیا۔ اس رویے سے اور بہت سے سوال جنم لیتے ہیں جو اس بحث میں خود بخود سامنے آتے جائیں گے۔

پہلی بات تو یہ ہے کہ جو شخص یہ سوال اٹھاتا ہے کہ نوآبادیاتی یہاں آیا ہی کیوں تو وہ نہ صرف تاریخی حقائق سے منہ موز رہا ہے۔ بلکہ اُس کا رو یہ تاریخ کے بارے میں جدیاتی بھی نہیں ہے کیونکہ مااضی میں تاریخ جو مرحلے طے کر چکی ہے اُس سے تو اب جان نہیں چھڑائی جاسکتی ہاں البتہ کوئی ملک یا قوم مستقبل میں اپنے لئے کوئی ایسی راہ ضرور تلاش کر سکتی ہے جو آس پاس کی تاریخی حقیقتوں سے کسی دوسری باعزت ڈگر پر چل نکلیں۔ جیسے ہمارے پڑوس میں کنارہ کش ہو کر ایران اور افغانستان نوآبادیاتی نظام کے دائرہ کار میں نہیں آئے۔ ان کی خود مختاری تو قائم رہی لیکن ترقی یافتہ اقوام سے ملا پنہ ہونے کی وجہ سے سماجی پسمندگی کے سامنے اُن پر گہرے ہوتے گئے۔ اس پسمندگی اور تیرگی کا آج بھی کھلی آنکھوں کے ساتھ مطالعہ کیا جاسکتا ہے بلکہ میں تو یہ کہوں گا کہ اُن تعلقات اور قدامت پسندی کے اثرات نے پاکستان کے بہت علاقوں کو اپنی لپیٹ میں لے لیا ہے تو ہم یہ بات کر رہے تھے کہ نوآبادیاتی نظام کیوں ناگزیر تھا۔

یورپ میں عمومی طور پر اور برطانیہ میں خصوصاً صنعتی انقلاب کے بعد اشیاء کی پیداوار میں تیزی سے اضافہ ہوا اور جیسا کہ مارکس نے جمن آئینڈ یا لو جی میں کہا ہے کہ ”ستہ ہویں صدی کے وسط سے انہار ہویں صدی کے آخر تک چھوٹے کارخانے داری کے مقابلے میں جس کا کردار ٹانوی تھا تجارت اور جہاز رانی میں تیزی سے اضافہ ہوا۔ نوآبادیاں کافی بڑی مانگ کرنے والی منڈیاں بن گئیں اور طویل لڑائیوں کے بعد الگ الگ قوموں نے اس عالمی منڈی کو اپنے درمیان

تقيم کر لیا۔“

پھر بورڑواطیقہ کی بات کرتے ہوئے کیونکہ میں فیسوں بات کو دھراتا ہے ”بورڑواطیقہ تمام آلات پیداوار کو تیزی سے ترقی دیتا اور آمد و رفت کے ویلوں کو بے حد آسان بناتا رہتا ہے اور ان کے بل پر تمام قوموں حتیٰ کہ انتہائی بر رقوموں کو بھی تہذیب کے دائرے میں کھینچ لاتا ہے۔ اس کے تجارتی مال کی ارزانی گولے پاروں کا کام دیتی ہے جن سے مار مار کر وہ ہر دیوار چین کو گرا دیتا ہے اور ضدی سے ضدی وحشیوں کو جن کے دل سے غیر وہ کی نفرت کا جذبہ مارنے نہیں مرتا۔ ہار مانے پر جبور کر دیتا ہے۔ وہ تمام قوموں کو جبور کرتا ہے کہ وہ بورڑواطیقہ پیداوار اختیار کریں یا فنا ہو جائیں۔“

مارکس نے مندرجہ بالا پیرے میں بورڑواطیقہ پیداوار اور اوس کے دائرہ کارکی انتہائی مکوثر انداز میں تصویر کی ہے۔ یہ بات تو اپنی جگہ درست ہے کہ وہ بورڑواطیقہ پیداوار اختیار کریں یا فنا ہو جائیں لیکن اگر آج ہم پسمندہ ممالک کے منظر نامے کو دیکھیں تو یہ تصویر کتنی واضح ہے کہ جو قومیں بورڑواطیقہ اختیار نہ کر سکیں وہ آج ترقی یا نفت اقوام کے سامنے گھنٹے ٹھنکتے پر جبور ہیں۔ اور فنا ہو رہی ہیں۔ گونئی الحال اقتضادی سطح پر ہی کسی۔ لیکن ساتھ ساتھ سماجی طور پر بھی تنزل کا شکار ہو رہی ہیں۔ لیکن بورڑواطیقہ پیداوار اختیار کرنے والی نوآبادیاتی طاقتون نے اپنی نوآبادیوں کو اس بات کے لئے بھی مجبور نہیں کیا تھا کہ وہ بورڑواطیقہ کارپانیں۔ اس لئے یہ جملہ ذرا دھیلا ہے۔ یہ بات اس حد تک تو صحیح ہے کہ جہاں تک یہ طریقہ پیداوار اور اُن کے انتظام و اضطراب میں مدد و معافون ثابت ہوتا تھا وہاں تک متعارف کروانے میں وہ ذرا بھرنہ چکے۔ اور چند علاقوں میں اُسی صنعتکاری بھی دیکھنے میں آئی جو اُن کے احتسابی نظام وہاں ضروری تھی لیکن اس سے زیادہ نہ وہ چاہتے تھے اور نہ ہی ایسا ہوا۔ ہاں جب مارکس یہ کہتا ہے کہ نوآبادیات اُن کی منہ بولی تہذیب کو اپنے ہاں رانچ کریں تو ایک ایسی حقیقت ہے جو نہ چاہتے ہوئے بھی، نوآبادیاتی نظام کے ساتھ چککی ہوئی ہے اور خود بخود اپنے لئے جگہ بنالیتی ہے۔

ابھی تک ہم بھی بات کر رہے ہیں کہ نوآبادیاتی نظام کیوں ناگزیر ہے۔ ہیگل کہتا ہے کہ سویں سو سالی کی داخلی جدیات بالآخر ایک مخصوص مرحلے میں داخل کر دیتی ہے لیکن وہ اپنے دائرہ کار سے باہر نکل کر تینی منڈیاں تلاش کرتی ہے جو اُس کے زندہ رہنے کے ضروری ذرائع ہیں نہیں

منڈیاں جو دوسرے علاقوں میں ہوتی ہے۔ ان علاقوں میں یا تو ان شے کی کمی ہوتی ہے جو ایک ترقی یافتہ سول سو سالی اپنی ضرورت سے زیادہ پیدا کر رہی ہے۔ یا پھر وہ صنعتی طور پر پسمندہ ہوتے ہیں۔ یہاں یہ یاد کھنا ضروری ہے کہ سول سو سالی کا ہی گل جہاں بھی ذکر کرتا ہے وہاں اُس سے اس کی مراد بورڑا و سوسائٹی ہے۔

چونکہ بر صفتہ ہندوستان ہمارا واسطہ بر طانوی نوآبادیاتی نظام سے تھا۔ اس لئے نوآبادیاتی نظام کے ناگزیر ہونے میں بر طانوی پیداواری قوتیں اور صلاحیتوں کا جو کردار تھا اُس پر بھی ایک نظر ڈالنا ضروری ہے۔ 1760 اور 1830 کے درمیان یورپ کی صنعتی پیداوار میں بر طانیہ کا حصہ دو تہائی تھا اور دنیا کی پیداوار میں اس کا حصہ 1.9% سے بڑھ کر 9.5% ہو گیا اور اگلے تیس سالوں میں اس کا حصہ 19.9% ہو گیا۔ 1860 میں صورت حال کچھ یوں تھی کہ بر طانیہ پوری دنیا کی پیداوار کا 53% لو ہا اور 55% کوئلہ اور ریگ ناٹ پیدا کر رہا تھا۔ جبکہ اس وقت خام روپی کی کل پیداوار کا 150% پنے تصرف میں لا رہا تھا۔ اُس وقت اُس کی آبادی دنیا کا کل 2% تھی اور یورپ کی آبادی کا صرف 10% تھی ان شماریات کی کوئی حد نہیں۔ لیکن پھر بھی یہ بتانا ضروری ہے کہ دنیا کی تجارت کا 1/5 حصہ اس کے قبضے میں تھا اور جبکہ مصنوعات میں یہ شرح 2/5 تھی۔ اور دنیا کے ایک تہائی جہازوں پر بر طانوی جہنڈا الہ اتا تھا۔

آر۔ ہیم (R.Hyam) کہتا ہے۔

”شمالی امریکہ اور روس کے میدان ہمارے غلے کے کھیت ہیں۔ شکا گوا اور اوذیسہ کے غلے گودام ہیں۔۔۔ جبکہ کینیڈا اور بانک کے جنگل ہمارے لئے لکڑی مہیا کرتے ہیں۔ آسٹریا میں ہمارے بھیڑوں کے فارم ہیں۔ جبکہ ارجمندان اور شمالی امریکہ میں ہمارے بیل پلتے ہیں۔ بیروت میں چاندی بھیجتا ہے اور سونا ہمیں جنوبی افریقہ اور آسٹریلیا سے آتا ہے۔ ہندوستان اور چین ہمارے لئے چائے پیدا کرتا ہے۔ جبکہ کافی، مصالح جات اور شکر ہمیں اٹھیز سے آتی ہے۔ پہنیں اور فرانس ہمارے لئے انگور پیدا کرتے ہیں جبکہ بحیرہ روم ہمارے پھلوں کا باعث ہے اور کپاس جن کے لئے جنوبی امریکہ کے خلطے مخصوص تھا ب دوسرے گرم علاقوں میں بھی

پیدا ہو رہی ہے۔"

یہ شماریات اس بات کا اظہار ہیں کہ برطانوی طاقت اور اقتدار کس قدر مسحکم اور وسیع تھے۔

### بی صغیر ہندو پاکستان میں نوآبادیاتی نظام سے پہلے کامانج

اب اس بات کا بھی جائزہ لینا ہے کہ نوآبادیاتی نظام سے قبل یا یوں کہہ لیجئے کہ مغربی دنیا کے ساتھ روابط سے ایشیا خصوصاً بی صغیر ہندوستان کے مالک کے معاشی اور سماجی حالات کیسے تھے اس بارے میں دو مختلف آراء موجود ہے۔ ایک رائے تو یہ ہے کہ نوآبادیاتی نظام نے آکر ان ملکوں کے خوشحال اور ترقی پذیر معاشرے کو تباہ کر دیا اور یہ کہ اس وقت ہندوستان کے کئی ایک علاقوں میں بورڈوا طریقہ پیداوار کی طرف پیش رفت ہو چکی تھی۔ اس رائے کے پس مظہر میں سو دیس اور مقامی محبت الوطن محققوں کا زیادہ ہاتھ ہے۔ انہوں نے نوآبادیاتی نظام کے منفی پہلو کی نشان دہی کرتے ہوئے یہ بھی باور کرایا کہ مغربی قوتوں نے یہاں آ کر معاشی ارتقا کا بھی اسقاط کر دیا اور پہلے سے موجودہ ہائی کارپوریشن کو تباہ کر دیا۔ میں اس رائے سے اس قدر تو ضرور اتفاق کرتا ہوں کہ نوآبادیاتی نظام نے یہاں معاشی جبرا اور سماجی استبداد کا ایک نیا در شروع کیا۔ لیکن یہ بات کہ تماج بورڈوا طریقہ پیداوار اور صنعتی دور میں داخل ہو رہا تھا قبل فہم نہیں ہے اور نہ ہی اس کے کوئی خاص تاریخی شاہد دستیاب ہیں۔

دوسری رائے یہ ہے کہ ہندوستان اور دوسرے ایشیائی ممالک سماجی اور اقتصادی سطح پر بہت اپسماں نہ تھے چند تھیات کو چھوڑ کر اپنی جگہ بہت مسحکم ہے اور اس رائے کے حق میں بہت سی تاریخی شہادتیں موجود ہیں۔

آئیے پہلی رائے کا کچھ تجزیہ کرتے ہیں۔ یہ بات اپنی جگہ درست ہے کہ سولہویں، هستہویں اور اٹھارہویں صدی تک یورپ کے بہت سے ممالک برطانیہ کو چھوڑ کر، کے معاشی حالات بڑی ایشیائی سلطنتوں سے کچھ زیادہ مختلف نہ تھے۔ چلے اس میں ہم برطانیہ کے علاوہ فرانس اور ہالینڈ کو بھی شامل کر لیتے ہیں۔ ایک آدھ مثلاً اور بھی مل جائے گی۔ اسی عہد میں چین اور ہندوستان میں خصوصاً تاجروں، دستکاروں اور پارچے بانوں کا ایک بڑا طبقہ موجود اور وہاں کی پیداوار کی شرح دنیا کی کل پیداوار کے حساب سے حوصلہ افزائی۔ لیکن بھاپ کے انجن اور جدید کھڈیوں نے یورپ

میں صنعتی ترقی کو جو بہیز دی اس نے اس تناسب کو یکسر بدل کر رکھ دیا۔ 1750 میں برطانیہ کا حصہ دنیا کی کل پیداوار صرف 1.9% تھا۔ جبکہ ہندو پاکستان کی اس حوالہ سے شرح 24.5% تھی جبکہ چین کی 32.8% تھی تقریباً ایک سو سال بعد یعنی 1860 میں یہ اعداد دوشار کچھ یوں ہو گئے۔ برطانیہ 19.9% ہندو پاکستان 8.6% اور چین 19.7% 1880 یعنی میں سال بعد یہ فرق اور نمایاں ہو گیا یعنی برطانیہ 22.9% ہندو پاکستان 2.8% اور چین 12.5% پا آ گیا۔

یہ گل فلسفہ تاریخ میں ہندوستان کے باب میں کہتا ہے کہ تاریخ کسی ملک کے عوام کو ان کی تصویر یا انکس دکھاتی ہے اور وہ یوں ان کے سامنے ایک معروض کی شکل میں سامنے آتی ہے۔ تاریخ کے بغیر کسی بھی ملک کے عوام کا وجود زمانی حوالے سے صرف آنکھیں بند کئے ہوئے اپنے آپ میں گم رہنے کے مترادف ہے۔۔۔ پھر وہ کہتا ہے کہ تاریخی یادداشتوں کو قلم بند کرنے کے حوالے سے ہندوؤں کی کوئی تاریخ نہیں ہے اور نہ ہی ایسی کوئی روئیداد جو سیاسی و اقامت کی نشوونما کا ذکر کرتی ہو۔ اس کے نزدیک سب سے پرانی ہندوستانی تاریخی دستاویزیات مکنند مقدونی کے ساتھ آنے والے وقائع نگاروں کی تحریر یہیں ہیں۔ یا بعد ازاں مسلم مورخوں نے یہاں کے حالات قلم بند کئے۔ اس لئے ہندوستان کی اولین تاریخ کے بارے میں ہمیں جو کچھ پتہ چلتا ہے ان کا مأخذ غیر ملکی ذرائع ہیں۔

مارکس نے اپنے مضمون ”ہندوستان میں برطانوی راج کے آئندہ نتائج“ میں اس بات کو دھرا یا ہے وہ کہتا ہے سوبات یہ ہے کہ ہندوستان کی تقدیر میں مفتوح ہونا لکھا تھا اور اس کی تمام تر گزشتہ تاریخ اس کے لیے بعد دیگرے مفتوح اور زیر ہوتے رہنے کے سوا اور کچھ بھی نہیں۔ ہندوستان کی کوئی تاریخی نہیں ہے۔ کم از کم اس کی کوئی ایسی تاریخ تو قطعی نہیں ہے جو لوگوں کے علم میں ہو۔ ہم جس چیز کو ہندوستان کی تاریخ کہتے ہیں وہ دراصل ان کے ایک کے بعد ایک آنے والے دخل اندازوں کی تاریخ ہے۔ جنہوں نے اس بے مراحت اور غیر تغیر پذیر سماج کی جامد و ساکت بیاناد پر اپنی سلطنتوں کی تغیر کی۔ لہذا سوال یہ نہیں ہے کہ انگریزوں کو ہندوستان کو فتح کرنے کا اختیار تھا یا نہیں۔ بلکہ سوال دراصل یہ ہے کہ کیا ہم برطانیہ کے فتح کئے ہندوستان پر ترکوں یا ایرانیوں یا روسیوں کے فتح کئے ہوئے ہندوستان پر ترجمی دیں۔

جہاں تک بے مراحت اور غیر تغیر پذیر سماج کی جامد و ساکت بیاناد کی بات ہے تو اس بات

سے تو اتفاق کیا جا سکتا ہے کہ ہندوستان کا سماج عرصہ دراز سے اس حالت سے باہر نہیں آیا۔ لیکن جب ہیگل تاریخی یادداشتوں کی عدم موجودگی کی بات کرتا ہے۔ تو اس کے اس حقیقی جملے پر کئی سوال کئے جاسکتے ہیں۔ اور بعض مثالوں کی موجودگی میں اسے روکھی کیا جا سکتا ہے۔ کیونکہ ہندوستان کی وسعت کو مدد نظر کھتے ہوئے بعض علاقوں کی تاریخی یادداشتیں موجود ہیں۔ اس سے پہلے کوئی نہیں مثال دی جائے اس پر ایک اور پہلو سے بھی غور کیا جا سکتا ہے تمام یورپ کی تاریخ و ادب پر ہمہر کی تخلیقات کے گھرے نقوش ملتے ہیں۔ کیا الیمیڈ اور اودیسی میں جو کچھ بھی لکھا گیا وہ تاریخی طور پر مستند ہے۔ یورپی زبانوں میں جس طرح اس کے نقوش ثابت ہیں اور جس طرح وہ زبان زد عالم ہے۔ کیا اس حالت میں وہ تاریخ کا حصہ نہیں لگتے۔ کہا جاتا ہے کہ وہ دیوالائی ادب ہے۔ تو کیا دیوالائیں آسمان سے اترتی ہے۔ اگر ایشیائے کوچ کا ایک چھات ایسا تاریخی ادب پیدا کر سکتا ہے۔ تو رگ وید کے ساتھ دوسری دیوالیں اور برہمنوں میں جو کچھ موجود ہے اگر وہ پیار یوں اور پنڈتوں کی داستان گوئی ہے تو اگر دس فیصد حقیقتوں پر ساری فسouں سازی کی گئی ہوگی۔ اتنا تو خیر حقیقت ہو گا۔ ایک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ رگ وید میں دس راجاؤں کی لڑائی (دس راجن یہہ) حقیقت ہے یا فسانہ؟ یہاں البتہ یونان کو یہ برتری ضرور حاصل ہے کہ ان کے ہاں قبل از مسح میں ہی ہیرودوٹس اور تھوکوڈیلیز نے پیدا ہو گئے جو حقیقی طور پر موجود تھے۔ ہندوستان میں ایسا کہیں جا کر بہت بعد میں ہوا۔ جس مورخ کے بارے میں اب میں بات کرنے والا ہوں اُس کا نام پنڈت کہیں ہے جس نے کشمیر کی تاریخ راج ترنگنی لکھی۔ اور میل شناہن (Auriel Stein) نے راج ترنگنی کو متعارف کرواتے ہوئے بات ان الفاظ سے شروع کی ہے:

”اکثر کہا جاتا ہے کہ ہندوستان اور ہندوؤں کی کوئی تاریخ نہیں ہے۔ یہ

بات صرف اسی صورت میں صحیح ہے کہ جب ہم تاریخ کو علم اور فن کے طور

پر دیکھیں۔ لیکن بظاہر یہ بات نطل نظر آتی ہے اگر تاریخ سے مراد تاریخی

نشوونمایا اس سے متعلق مواد سے ہے۔“ کیونکہ اس کے نزد یک ایسا مواد

ہندوستان کے پرانے صحیفوں میں بہت پایا جاتا ہے۔

باشم نے بھی اس مسئلے پر بات کرتے ہوئے راج ترنگنی کی ہی مثال دی ہے جسے بارہویں

صدی عیسوی میں پنڈت کہیں نے تحریر کیا۔ ایسی ہی بہت سی مثالیں بدھ مہاوسا اور چاتمک کہانیوں

سے بھی ملتی ہیں۔ لیکن ایک اور مثال ارتح شاستر کی ہے جو براہ راست تاریخ کی کتاب تو نہیں۔ لیکن رموز جہانگیری پر جو کچھ اس کے پیروں میں سایا ہے۔ ویسی مثال اس دور میں کم ہی ملتی ہے۔ کوتلیہ کون سے دور میں پیدا ہوا یہ مسئلہ ابھی حل طلب ہے لیکن ایک اندازے کے مطابق یہ کتاب 2300 سال سے لے کر 1850 سال پہلے تک لکھی گئی۔

### صنعتی ترقی اور بورڑوا طریقہ پیداوار

اب جہاں تک ہندوستان میں دستکاری مصنوعات کا سوال ہے تو پہلے ہی یہ بتایا جا پکا ہے کہ 1750 میں یہ اعداد و شمار بہت قابل ذکر تھے۔ لیکن صنعتی مشینی سے لائقی کی پناہ آہستہ آہستہ یہ شرح کم ہو کر 1880 میں 2.8% رہ گئی۔

بعض سوویٹ مصنفوں نے بھی اس بات کو تسلیم کیا کہ بیسویں صدی کے وسط تک ہندوستان کو سرمایہ دارانہ پیداوار میں طوفانی ارتقا کا تجربہ نہیں ہوا تھا۔ نہ ہی زراعت میں مستقل اور غیر مستقل سرماۓ کے درمیان تابع میں کوئی نمایاں تبدیلی رونما ہوئی تھی۔ محنت کی کارگزاری کی شکل میں صنعت کا غلبہ مختلف طریقے یعنی باہر سے آئی ہوئی مشینی کے رانج ہونے سے کیا گیا تھا۔

دوسرے یہ کہ اٹھارہویں صدی کے شروع میں قدرے محدود مقامی منڈیاں آپس میں ملنے سے اشیائے صرف کے لئے نبتابڑی منڈی قائم کرنے کے آثار موجود تھے۔ لیکن ایسا ہونے سکا۔ ہاں البتہ یہ ضرور ہوا کہ بعض مصنوعات کے پیداواری مراکز اور منڈیاں عالمی سرمایہ داری کے دائرہ کار میں آگئیں۔ جو کہ برتاؤ نہ آبادیاتی نظام کے حوالے سے رو عمل ہوا تھا۔ لیکن بڑی صنعت کاری اور پرولتاریہ کا پیدا ہونا ابھی بہت دور کی منزل تھی۔ یہاں ماہرین سماجی علوم ایک اور سوال اٹھاتے اور وہ بھی اپنی جگہ بہت اہم ہے۔ جیسا کہ اور کہا جا پکا ہے کہ سرمایہ دارانہ تعلقات کے ابتدائی اجزا نہ آبادیاتی معیشت کی گہرائیوں میں سے ابھرے ان اجزا کی موجودگی سے یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ اگر ہندوستان استعماریت پسندوں کے زیر حکومت نہ ہوتا تو بہت ممکن ہے کہ اس نے جاپان کی طرح سرمایہ دارانہ ارتقا کی خود اپنی ہندوستانی شکل اختیار کی ہوتی اور اس کا سبب عالمگیر معاشی قوانین کے عوامل ہوتے؟

اس سے متعلق اور بہت سے سوالوں کے ساتھ یہ سوال اس لئے بھی بے معنی ہے کہ ہم جو کچھ تاریخ کا حصہ بن گیا اُس کو نظر انداز کرنے کے بعد ہم صرف ایک مفروضہ پر ہندوستان کی صنعتی و نشوونما کی عمارت کھڑی کرنا چاہتے ہیں۔ اس لئے ہندوستان میں سرمایہ دارانہ تعلقات کے اجر اکو بر طانوی سرمایہ داری کے حوالے سے ہی دیکھا جاسکتا ہے۔

جیسا کہ چھر دف کہتا ہے کہ سولہویں صدی سے اٹھاڑ ہویں صدی تک مقامی صنعت ہاتھ کی کھڈیوں سے دھاگا اور کپڑا بنانے، بنا سپتی گھی، شکر بنانے، ٹوکریاں بنانے، چاول صاف کرنے اور اس طرح کی چھوٹی موٹی دستکاریوں پر مشتمل تھی۔ جو کہ گاؤں یا مقامی آبادی کی ضرورتوں کو پورا کرتی تھی۔

بڑی صنعتوں کا قیام ہندوستان میں انیسویں صدی کی دوسری دہائی میں ہوا۔ سوتی کپڑے کے پہلا کارخانہ 1818 میں قائم ہوا۔ جبکہ بھیتی میں سوتی کپڑے کی پہلی مل پار سیوں نے 1854 میں قائم کی۔ 1877 کے بعد کپڑے کے کارخانے ناگپور، احمد آباد اور شولا پور میں بھی قائم ہونا شروع ہو گئے۔ پہلی جگہ عظیم میں کپڑے کے کارخانوں کی پیداوار میں بہت اضافہ ہوا۔ کیونکہ جو جیوں کے لئے کپڑے کی ضرورتوں میں اضافہ ہو گیا تھا۔

بیسویں صدی کے آغاز یعنی 1900 میں ہندوستان میں کپڑے کی چھوٹی بڑی ملوں کی تعداد 193 تھی۔ جن میں 40,124 کھڈیاں (Looms) اور 49,45,783 تک کام کر رہے تھے ان ملوں میں کام کرنے والوں کی تعداد 1,61,161 تھی جبکہ 1943 میں 200,890 کھڈیاں اور 10,130,568 تکلوں پر مشتمل 401 ملیں کام کر رہی تھیں۔

اس طرح پٹ سن کا پہلا کارخانہ بھگال میں سیرام پور کے نزدیک رشرا میں 1855 میں قائم ہوا لیکن پھر بعد ازاں ان میں روز افرزوں اضافہ ہوتا گیا اور 1891 میں بھگال میں پٹ سن کے حوالے سے 8000 کھڈیاں کام کر رہی تھیں۔ جبکہ 38-1937 میں ان کی تعداد 705 ہو گئی۔

لوہے اور فولاد کی صنعت کی طرف کپڑے کی صنعت کے بعد دھیان دیا گیا۔ پہلے پہل 1830 میں ارکوٹ میں کارخانہ چلانے کی کوشش کی گئی۔ لیکن یہ کامیابی سے ہمکنار نہ ہوئی۔ کامیابی کے ساتھ چلنے والا پہلا کارخانہ جھریا میں کوئے کی کافنوں کے قریب ”براک آرزن ورکس“

کے نام سے بنگال سیل اینڈ آرزن کمپنی نے 1874 میں قائم کیا۔ میسوں صدی کے آغاز میں اس کی پیداوار 35000 ٹن سالانہ تھی اس سلسلے کا دوسرا بڑا قدم نٹا کمپنی کے قیام کے بعد اٹھایا گیا۔ جب۔ این۔ نٹا نے اس کی تعمیر کا کام 1908 میں شروع کیا۔ گپ آرزن کی پیداوار 1911 اور فولاد کی پیداوار ہندوستان 1913 میں اسی کارخانے سے شروع ہوئی 1916 میں پہلی جنگ عظیم کی وجہ سے پیداوار عروج پر پہنچ گئی۔

یہاں ہم نے اُن چند بڑی بڑی صنعتوں کا ذکر کیا ہے جو انگریز کے آنے کے بعد ہندوستان میں قائم ہوئیں۔ اس سے پہلے ان کا ذکر کہیں نہ تھا۔

ان صنعتوں کے قیام کے ساتھ ساتھ جہاں ہندوستان میں بہت اہم تبدیلیاں آئیں وہاں کارخانوں کی تعداد بڑھنے کے ساتھ ٹریڈ یونین کی کارواںیوں میں بھی خاطر خواہ اضافہ ہوا۔ 1938 میں ٹریڈ یونینوں کی تعداد 1881 تھی جبکہ ان کے رجسٹرڈ ارکین 3 لاکھ 64 ہزار کے قریب تھے۔ یہی وہ تبدیلی تھی جس کی بنا پر مارکس نے کہا تھا:

”یہ صحیح ہے کہ ہندوستان میں سماجی انقلاب لانے کے سلسلے میں انگلستان کے حرکات ذیل ترین تھے اور اُس کا ان ذیل مفادات کو ہندوستان پر ٹھوننے کا طریقہ بھی بہت احتفانہ تھا۔ لیکن سوال دراصل یہ نہیں ہے۔ سوال یہ ہے کہ آیا ایشیا کی سماجی حالت میں ایک بنیادی انقلاب لائے بغیر انسانیت اپنی تقدیر کی تکمیل کر سکتی ہے اگر نہیں کر سکتی تو انگلستان کے جرائم خواہ کچھ بھی کیوں نہ ہوں اس نے بہر حال اس انقلاب کو لانے میں تاریخ کے غیر شعوری آله کار (Unconscious Tool of History) کا کام انجام دیا ہے۔“

بر صغیر ہندو پاکستان کے بہت سے مارکیسوں کے برکس مارکس کونو آبادیاتی نظام سے پہلے ہندوستان کے جابر و ساکت سماج میں کوئی رمق دکھائی نہیں دیتی اور نہ ہی اُس سماج سے کوئی ہمدردی ہے مارکس کہتا ہے:

”لیکن ہمیں یہ نہیں بھونا چاہئے کہ یہ پر سکون و معمصوں (ہندوستانی) دیہی برادریاں بھلے بے ضرر ہی کیوں نہ معلوم ہوں۔ لیکن وہ ہمیشہ سے مشرقی

استبدادیت کی ٹھوس بنیاد رہی ہیں اور انہوں نے ہمیشہ انسانی ذہن کو حتیٰ الامکان تنگ ترین دائروں میں قید رکھا اور اس طرح اسے توہم پرستی کا بے بُس آلهہ کار اور روایتی قاعدے اور قانون کا غلام بنایا اس طرح اسے تمام عظمت و شان اور تاریخی تو انسانیوں سے محروم رکھا ہے۔ ہمیں اس وحشی خود پسندی کو نہیں بھولنا چاہئے۔ (Barbarian Egotism) جو کسی حقیر سے پارہ زمین پر اپنی توجہ مرکوز کر کے سلطنتوں کی بربادی، ناقابل بیان ظلم و ستم اور بڑے بڑے شہروں کی پوری آبادی کے قتل عام کا ناظرہ نہایت اطمینان قلب کے ساتھ دیکھتی تھی۔ ان چیزوں کو نظری مظاہر اور واقعات سے زیادہ اہمیت نہیں دیتی تھی۔۔۔ ہمیں یہ نہیں بھولنا چاہئے کہ اس وقار سے عاری جامد و ساکن اور بے مصرف زندگی نے، اس انفعائی قسم کے وجود نے دوسری طرف ہندوستان میں وحشیانہ، بے مقصد اور بے لگام تحریکی قوتوں کو بھی جنم دیا اور خود قتل و خون کو ہندوستان میں ایک مذہبی رسم بنادیا۔“

مارکس نے ہندوستان کی مذہبی رسم کا اچھی طرح مطالعہ کیا تھا۔ چونکہ زیادہ تر آبادی ہندوؤں پر مشتمل تھی۔ اس لئے وہ مثالیں بھی زیادہ ہندو مذہبی رسم کی دیتا ہے۔ جنوب میں ایسی رسم کا رواج تھا جہاں انسان کی قربانی کو جانور کی قربانی پر ترجیح دی جاتی تھی۔۔۔ نچلی ذاتوں میں اس کے انتہائی بھی ایک مظفر دیکھنے میں آتے تھے۔ جو اپنی ذاتوں اور برہمنوں نے ان کے لئے روا رکھے ہوئے تھے۔ نیل گرمی میں بننے والے تو دا اور وسطی ہندوستان کے بخاروں کے ہاں ایک عجیب و غریب رسم پائی جاتی تھی۔ وہ بچوں کو زمین میں آدھا دبا کر اوس پر سے مویشی دوڑاتے تھے۔ اس طرح ایک اور علاقے میں وہ بچے کو گھر گھر لے کر پھرتے تھے اور ہر دروازے پر اس کی ایک انگلی کاٹ دی جاتی تھی کہ خون کی کمی کی وجہ سے اس کی موت واقع ہو جاتی اور اس کا خون بانس کی نالی میں جمع کر لیا جاتا۔ تھوڑے میں ہر جمود کی شام مندر میں ایک بچے کی قربانی دی جاتی تھی۔ 1830 میں بسخار کے راجہ نے ایک وقت میں 25 آدمیوں کی قربانی دی۔ پونا میں ہر سال جب ستارہ کا راجہ پر تاب گڑھ کا دورہ کرتا ایک بوڑھی عورت قربان کر دی جاتی۔ بانجھ عورتیں اپنا پہلا بچہ کسی دیوی

یادیوتا کے قربان کرنے کے لئے تیار رہیں۔ سات یا نو سال کی عمر میں پہلا بچہ دریاۓ گنگا میں گر مجھوں کی خوراک بنا دیا جاتا۔ (Michael Edwards) (Philip Wood Craft) مکتبہ کی تو ان کے مقابلے میں کم تر درجے کی رسم تھی۔ جسے انگریز نے قانوناً منع کر دیا تھا۔

مغل اشرافیہ اور بادشاہ اپنی دھن میں مگن تھے۔ برنسیر اور منوچھی کے پیان کے مطابق اکبر کے لئے ہر سال ایک ہزار ملبوسات کے جوڑے تیار ہوتے بادشاہ کے خوراک کا خرچ یومیہ 50,000 روپے تھا۔ جبکہ حرم کے اس سے علیحدہ 30,000 روپے مخصوص تھے۔ ایک درباری کے گھوڑے کے نہنوں پر عربی گلاب ملا جاتا تھا۔ شاہ جہان آگرہ اور دہلی میں 2 لاکھ سے تین لاکھ تک گھوڑے رکھتا تھا۔ جبکہ ہاتھیوں کی تعداد 8 ہزار سے 9 ہزار تک تھی۔ ہر امیر کی ایک سے زیادہ بیویاں تھیں اور ہر بیوی کے لئے 10 سے 100 اپنی حیثیت کے مطابق خدمتگار ہوتے تھے۔

ہم یہاں یہ کہہ سکتے ہیں کہ ایسی مثالیں تو یورپی ریاستوں کے ہاں بھی مل جائیں گی۔ ہاں یہ چیز ہے۔ لیکن ہمارے ہاں یہ عمل ہمیں آن کر رک گیا اور ہم نے اس صنعتی دور میں قدم نہیں رکھا۔ جس نے ایسا فرسودہ نظام جز سے اکھاڑ کر پھینک دیا ہوا جس کی باقیات آج بھی ہمیں گھن کی طرح کھا رہی ہیں اور مقدار طبقے اس نظام کو بچانے کے لئے آخری جنگ لڑ رہے ہیں۔ ہمارے ہاں اب بھی اتنی سکت نہیں ہے۔ ہو سکتا ہے میں الاقوای دباؤ ڈبلیو۔ٹی۔ او (WTO) اور عالمگیریت ایک مرتبہ پھر اپنا کردار ادا کرنے کے لئے ہمارے بندروواز کے ہاتھ مٹھائے۔

اوپر جو کچھ بھی بیان کیا گیا ہے۔ اگر میں اسے اسی طرح سمجھا ہوں جس طرح کمارکس نے لکھا ہے تو جس ”وہشی خود پسندی“ کا شکار ہندوستان کے عوام کو کیا گیا ہے۔ وہ وہشی خود پسندی اُن کے اختیار سے مادرا تھا۔ ایسی کرداری صفات کا چنانہ انہوں نے خود اپنے لئے تو کیا نہیں تھا وہ اسی نظام کے جرکا شکار تھے جن معاشروں کے لئے ہیگل نے کہا ہے کہ وہاں صرف (Despot) ہی با اختیار ہوتا ہے اس کے علاوہ آزادی یا اختیار کسی کے حصے میں نہیں آتا ہے۔ لیکن مارکس نے اس کی وضاحت نہیں کی۔ جیسا کہ نوا بادیاتی نظام کی آمد کے بارے میں وہ کہتا ہے کہ ہندوستان کو تو مفتوح ہونا ہی تھا۔ یہ جملہ زیادہ با معنی ہے اور تاریخی حقیقت کی بہتر انداز میں ترجمانی کرتا ہے۔

### ہندوستان میں نوا بادیاتی نظام کے اثرات

ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ آیا برطانوی نوا بادیاتی نظام پہلے سے قائم نظام کا قلع قلع کر سکا اور اس

کی جگہ دوسرے ترقی پسند یا جیسا کہ مارکس کہتا ہے حیات بخش (Regenerative) نظام کو لا گوکر سکا۔

مارکس کہتا ہے:

انگلستان کو ہندوستان میں ایک ہی سلسلے کے دو مشن انجام دینے ہیں:  
ایک تجزیہ اور دوسرا حیات بخش۔ قدیم ایشیائی سماج کو ختم کرنا اور ایشیا میں مغربی سماج کے لئے مادی بنیادی فراہم کرنا۔“

میرے خیال میں یہ دونوں کام ہی ادھورے رہ گئے نہ تو پرانے نظام کا مکمل طور پر خاتمه ہو سکا اور نہ ہی نیا نظام پوری طرح اس کی جگہ لے سکا۔ یہ بات بر صیر کے تمام ملکوں کے حوالے سے چیز ہے، اور اس بات کا احساس مارکس کو بھی تھا۔ اس نے یہ بھی کہا تھا کہ حیات نو بخشنے کا کام کھنڈروں اور خرابوں کے ذہیر کے پیچھے مشکل سے دکھائی دیتا ہے تاہم یہ کام شروع ہو گیا ہے۔

مارکس کی نظر میں ثابت اثرات کچھ یوں ہے:

1۔ ہندوستان کا سیاسی اتحاد، جو آج عظیم مغلوں کے زمانے سے کہیں استوار اور وسیع ہے۔  
ہندوستان کے حیات نو پانے کی اولیں شرط تھا۔ اب یہ تاریخی کے ذریعے اور زیادہ مستحکم اور پائیدار بننے گا۔

2۔ برطانوی سار جنت کی تربیت اور ضابطے کے تحت پریڈ سے تیار شدہ دلیسی فوج۔ پہلی لازمی شرط تھی اس بات کی کہ ہندوستان خود اپنے زور بازو سے آزادی حاصل کرے۔  
آزاد اخبار نویسی۔

3۔ زمین داری اور رعیت داری نظام کی بھی ملکیت۔

4۔ تعلیم جس سے ایک نیاطبقہ ابھر رہا ہے۔ جو حکومت کرنے کی اپرٹ سے سرشار ہے۔

5۔ بھاپ جس کی بدولت ہندوستان کا یورپ کے ساتھ رسل و رسائل کے باقاعدہ سلسلے نے اہم بندرگاہوں کو جنوب شرقی سمندر کی تمام بندرگاہوں سے غلک کر دیا ہے۔

6۔ ریلوں کا نظام ہندوستان میں واقعی جدید صنعت کا پیش رو ثابت ہو گا۔ ریلوے کے نظام سے جو جدید صنعت ابھرے گی اس سے محنت کی تقسیم کے موروثی نظام کو ختم کرنے میں مدد ملے گی۔

7۔ یہ عجیب اتفاق کے غالب نے بھی کم و بیش انہی برطانوی اثرات کا ذکر کیا ہے جو مارکس کے

زیر غور آئے۔ وہ برطانوی اداروں کی تعریف کرتا ہے۔ یادہانی کے لئے یہ کہنا چاہتا ہوں کہ مارکس اور غالب ہم صدر تھے۔ اپنے دوست علی بخش رنجور کے نام ایک خط میں غالب نہ لکھا ہے۔ کلکتہ ایک بارونق اور خوبصورت شہر ہے۔ اس خط میں یہ بھی کہا ہے کہ یہاں ہر پیشے کے کارگر موجود اور آپ بازار سے تقدیر کے علاوہ سب کچھ خرید سکتے ہیں کلکتہ کی خاک پر بینہنا تخت پر بیٹھنے سے بہتر ہے۔ اور یہ بھی کہا کہ اگر خاندان مسائل کے بارے میں اس قدر تشویش نہ ہوتی تو سب کچھ چھوڑ کر یہیں کا ہو رہتا۔

اپنی ایک فارسی غزل میں یوں گویا ہوتے ہیں:

اگر بیزوں نے ایسے قوانین اور آئین کا اجرا کیا ہے جو پہلے سننے میں نہیں آیا۔ فنون میں فنکاروں نے وہ کمال حاصل کیا ہے کہ اپنے بزرگوں کو پیچھے چھوڑ گئے ہیں۔ آئین کی پاسداری اسی قوم کا حق ہے۔ ان سے زیادہ ملک کے انتظام و انصرام کو کوئی نہیں جانتا۔ انہوں نے حکومت اور انصاف کے بل پر ہندوستان میں قانون کی عمل داری کو سونگا بڑھا دیا ہے۔ لوگ پھر سے آگ جلاتے ہیں۔ جبکہ اگر بیزوں نے (دیا سلامی) سے آگ پیدا کرتے ہیں انہوں نے پانی کو رام کر لیا ہے اور اس سے کشتیاں اور جہاز چلتے ہیں۔ بھاپ سے جو جہاز چلتے ہیں ان کے آگے پانی اور طوفان بے لس نظر آتے ہیں۔ انہوں نے الفاظ کو پر لگادیئے ہیں تمہیں اس بات کا پتہ ہے کہ ایک پیغام چند لمحوں میں 200 میل دور پہنچ جاتا ہے وہ ہوا (گیس) کو آگ لگادیتے ہیں جو کوئلوں کی طرح جلتی ہے۔ ان کے دستور میں سینکڑوں دساتیر سموجے ہوئے ہیں۔ ان کے دستور کے سامنے باقی دساتیر الامیک (Almanac) لگتے ہیں۔ اے میرے دوست کیا تمہارے دستور میں بھی ایسی ہی عمدہ باتیں ہیں۔ مردہ لوگوں کی پوچا کرنا وقت گزاری کے لئے اچھا نہیں ہے کہ تمہیں نظر نہیں آتا کہ تمہارے دستور مخصوص لفاظی ہے۔

مجھے یہاں یہ بات نہایت افسوس کے ساتھ کہنا پڑ رہی ہے کہ ہمارے بہت سے دوست جو مارکسیت کا دم بھرتے ہیں اور پچ مارکسی ہونے کے دعویٰ کرتے ہیں اور اس حوالے سے اپنے پیروں پر پانی نہیں پڑنے دیتے۔ پھر بھی یہ ماننے کے لئے تیار نہیں ہوتے کہ نوا آبادیاتی نظام خود تاریخی مادیت کے حوالے سے ایک ناگزیر مرحلہ تھا اس لئے مارکس نے اس کی خرابیاں تو گنوائی ہیں لیکن اس پر کوئی اخلاقی تعزیر نہیں لگائی میں سمجھتا ہوں کہ جدی مادیت کی فہم رکھنے والے مارکس

کے اس شعور کو عقلی طور پر تسلیم کرتے ہوئے تاریخ کے اس مرحلے کی ناگزیریت کو بھی تسلیم کریں گے۔ ورنہ وہ میکانگی عادیت کا شکار ہو جائیں گے جب کبھی مارکس کو اس حوالے سے زیر بحث لایا جاتا ہے تو وہ یہ اخذ کرتے ہیں کہ شاید ایسا کرنے والا مخرف ہو گیا ہے۔ ان کی اس دماغی حالت پر صرف افسوس کیا جا سکتا ہے۔

مارکس یہ سمجھتا کہ ہندوستان کی نیم وحشی اور نیم متعدد سماج کو توزنے کے لئے انگریزی دل اندازی نے سماجی انقلاب کا کام سرانجام دیا۔

وہ کہتا ہے:

”انگریزی دل اندازی کی وجہ سے کتابی کرنے والا تو ہو گیا انکا شاہزادہ کا اور جلاہا بنگال کا، یا پھر اس نے ہندوستانی کتابی کرنے والے اور جلاہے دونوں ہی کا پتہ کاٹ دیا۔ اور اس طرح ان چھوٹی چھوٹی نیم وحشی اور نیم متعدد برادریوں کی اقتصادی بنیاد پر وار کر کے ان کو توز پھوڑ کر برادر کیا اور اس طور پر انگریزی دل اندازی ایشیا کے سب سے بڑے۔ بلکہ جو پوچھئے تو واحد سماجی انقلاب کو بروئے کار لائی۔“

یہ بات اپنی جگہ چجھے ہے۔ کیونکہ جب نوآبادیاتی نظام نے مشرق کا رخ کیا اور بورڑا طریقہ پیداوار کے بل بوتے پر جب ایک زیادہ ترقی یافتہ سماج ایک پسمندہ سماج کے ساتھ متصادم ہوا تو اس کے مندرجہ ذیل اثرات اور تاثر سامنے آئے۔

1- مشرقی ممالک کو اپنی پسمندگی کی وجہ سے مفتوح ہونا ہی تھا یہ بات مارکس بھی کہتا ہے اور اس سے پہلے بیگل نے بھی یہ بات کہی تھی کہ ایشیائی سلطنتوں کی تقدیر میں یورپ کے ہاتھوں مطیع ہونا لکھا ہے۔

2- مارکس اور ایگنر ہندوستان کے جامد اور پر سکوت معاشرے کی وحشی خود پسندی، بے چارگی اور بے اختیاری کو اچھے الفاظ میں یاد نہیں کرتے۔ بلکہ اسے نیم وحشیانہ اور نیم متعدد معاشرہ کے نام سے پکارتے ہیں۔

3- یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ مغربی رابطوں نے ہندوستان کی ترقی میں ایک لاشعوری آلہ کار کا کام سرانجام دیا۔ لیکن مارکس کی خواہش کے مطابق آئے بورڑا نہیں بنایا۔ بلکہ بورڑا و

اجناس کے دائرہ کار میں لے آئے اور اسے بین الاقوامی منڈی کا حصہ بنادیا اور جہاں ممکن ہو سکا وہاں پر اپنے مفاد کے لئے چھوٹی صنعتوں کے قیام کے لئے پیش رفت بھی کی۔ ایسوں صدی کے آخری عشرے میں کچھ ایسی سرگرمیاں دیکھنے میں آئیں جنہیں موجودہ پاکستان میں صنعتی اداروں کے قیام کی طرف پہلا قدم کہا جا سکتا ہے۔ اس بے پہلے موجودہ ہندوستان میں اولین صنعتوں کے قیام کی بات کی جا چکی ہے۔ لاہور میں بیسویں صدی کے آغاز میں دو یونائیٹڈ ملوں کی تعمیر شروع ہوئی اور اس دوران لاہور میں ہی سب سے بڑی ریلوے و رکشاپ پر کام شروع ہوا۔ 1904 میں یہاں کام کرنے والوں کی تعداد پانچ ہزار تھی۔ کراچی میں طباعت۔ کھالیں صاف کرنے۔ تیل کی ملوں اور کیمیائی فیکٹریوں میں کام شروع ہو چکا تھا۔ اس طرح خام مال نکالنے کے کوئے کی کانوں میں بھی ابتدائی نوعیت کا کام شروع ہوا۔ 1913 میں جب راولپنڈی میں انکے آئکل کمپنی کے تحت ریفارٹری لگائی گئی۔ لیکن ان میں 75% سے زیادہ سرمایہ ہندو۔ سکھوں اور انگریزوں کا لگا ہوا تھا۔ بہر حال ریلوے نے یہاں پر ولتاری شعور کو جنم دیا اور زیادہ تر تریٹ یونین راہنمای بھی ملکی سطح پر یہیں پروان چڑھے۔ ان میں مرزا ابراہیم فضل الہی قربان اور وی وی گری کے نام قابل ذکر ہیں۔

4۔ برصغیر میں شخصی اور انسانی حقوق، عدالتون تک رسائی، بالغ حق رائے دہی کا ابتدائی خاکہ بھی نہ آبادیاتی نظام آنے کے بعد تیار ہوا۔ اور جدید ابتدائی تعلیمی ادارے بھی قائم ہوئے۔ 1869 میں گورنمنٹ کانٹ لہاور اور 1882 میں پنجاب یونیورسٹی قائم ہوئی۔ جبکہ 1917 میں باقی ملک میں تعلیمی اداروں کی حالت کچھ یوں تھی:

| یونیورسٹی | کالج | طالب علم |
|-----------|------|----------|
| مکاتب     | 58   | 26,618   |
| بسمی      | 17   | 8001     |
| مدرس      | 53   | 10216    |
| پنجاب     | 24   | 6558     |
| الآباد    | 33   | 7807     |

انہی تعلیمی اداروں میں ابتدائی اور اعلیٰ سطح پر قائد اعظم، نہرو، پروفیسر اے ایس بخاری

پھر، نیض احمد فیض، پروفیسر سراج الدین، ڈاکٹر تاشیر، ڈاکٹر عبدالسلام، کارسین اور دوسرے لوگوں نے تعلیم کے مراحل طے کئے۔

5- نوآبادیاتی اداروں اور تعلیم کی وجہ سے باقاعدہ جماعتی بنیادوں پر سیاسی عمل شروع ہوا (Allan Octavian Hume) ایلن اوکٹوین ہیوم کی ہی تحریک پر دسمبر 1885 میں ائمہ بنیشل کانگریس کا پہلا اجلاس بمبئی میں ڈبلیو۔سی۔ بینر جی (W.C.Bonnerjea) کی صدارت میں ہوا۔ اور 1906 میں مسلم لیگ کا قیام عمل میں آیا۔ ان جدید افکار سے اہل ہندوستان کے بس ہونے کا مطلب فتح کی صورت میں برآمد ہوا۔ اور اہل انگلستان کو آزادی کے مطالبے کے آگے جھکانا پڑا۔ جو اختیار کی طرف ایک بڑا قدم تھا۔

6- مارکس اور انگلز کے آپس کی خود کتابت میں ہندوستان کی جنگ آزادی کے لئے زیادہ بغاوت (Revolt) کا لفظ استعمال کیا ہے بلکہ انگلز نے تو اس جنگ کے بارے میں تبصرہ کرتے ہوئے ایسی زبان استعمال کی ہے جیسے کہ وہ خود فتح سے ہمکنار ہو رہا ہے اور ایسا بھی محسوس ہوتا جیسا کہ وہ خود انگریزی فوج کے کمان دار کی حیثیت سے ہدایات دے رہا ہو۔

7- وحشی خود پسندی اور عافیت پسندی سے نکلنے کا احساس بھی انیسویں صدی میں اردو ادب کے عظیم شاعروں میں ملتا ہے جو اختیار یا آزادی (یہ گل کی اصطلاح) کی طرف سفر کا آغاز تھا۔ میر اور غائب کے کلام میں یہ شعور بدرجات موجود ہے۔ میر کہتا ہے:

شھاں کی سکھل جواہر تھی خاک پا جن کی  
انہی کی آنکھوں میں پھرتی سلائیاں دیکھیں

برہمی حال کی ہے ساری میرے دیوان میں  
سیر کر تو بھی یہ مجموع پریشانی کا

جن بلاوں کو میر سنتے تھے  
اُن کو اس روزگار میں دیکھا

غالب کے ہاں خود شعوری کا یہ عمل کمال کی حد تک پہنچا ہوا ہے:

گلشن کا کاروبار برگ ڈگر ہے آج  
قری کا طوق حلقة بیرون در ہے آج

وہ بادہ شانہ کی سرستیاں کہاں  
اُٹھیے بس اب کہ لذتِ خواب سحر گئی

اب مادیت کی طرف اشارہ ملاحظہ ہو:

لطفت بے کثافت جلوہ پیدا کر نہیں سکتی  
چمن زنگار ہے آئینہ باد بہاری کا

## کتابیات

1. Chichevov,A.I., *India Economic Development in The 16th-18th Centuries* PPH Lahore 1976.
2. Belokrenitsky,V.Ya, *Capitalism in Pakistan* Patriot Publishers N. Delhi-1991.
3. Griffith,R.T.H(Translated), *The Hymns of the Rgveda* Motilal Banarsidass Delhi-1976.
4. Haib, Irfan, *The Indus Civilization* Fiction House Lahore 2004.
5. Mirza,A.S., *Quarterly Tarikh 20th Issue* Fiction House Lahore 2004.
6. Gibbon,E., *The Decline and Fall of The Roman Empire*, (Abridged Edion) Penguin Books U.K. 1983.
7. Ehrenberg,V. *From Solon To Socrates* Methuen & Co London 1986.
8. Robinson,C.E., *The History of Greece*. N.Y. 1990.
9. Nagle,D.B., *The Ancient World*. New Jersey, 1996.
10. Adam, Smith., *The Wealth of Nations*, The Modern Library N.Y. 1965.

11. Hesiod, *Works and Days*, OUP, 1982.
12. Hitti, Philip.K., *History of The Arabs*, Macmillan London 1986.
13. Ali, Ameer., *The Spirit of Islam*, Islamic Book Service Lahore 1989.
14. Marx, Karl. Engles, F. *Selected Works (Vol.I)* Progress Publishers Moscow, 1975.
15. Kennedy, Paul. *The Rise and Fall of the Great Powers*, Services Book Club, Lahore 1995.
16. Hyam, R., *Britain's Imperial Century 1815-1914* London 1975.
17. Hobsbawm,E.J., *The Age of Capital 1848-1815* London 1975.
18. Bairoch, P., *International Industrialization Levels From 1750 to 1980*, *Journal of European Economic History* (11) 1982.
19. Hegel,G.W.F., *The Philosophy of History* N.Y. 1991.
20. Dutt,R.P., *India Today*, Book Traders Lahore 1979.
21. Pannikar,K.M., *Asia and Western Dominance*, London, 1954.
22. Aziz,K.K., *The British In India*. National Commission on Historical and Cultural Research Islamabad, 1976.
23. Hasan, Sibte., *The Battle of Ideas in Pakistan*, PPH, Karachi, 1986.

24. Jathar,G.B., Beri,S.G., *Indian Economics Vol II*, OUP.  
Madras 1949.

25. Sapre,B.G., *The Growth of Indian Constitution And Administration*, B.G.Sapree Sangli, 1929.

26. Kuznetsov,Y.D., *An Outline of Social Development Part II, Capitalist Society*. Progress Publishers Moscow.

27. Basham A.L., *The Wonder That Was India*, Rupa & Co N. Delhi 1993.

28. Kalhana, Translated by M.A.Stein, *Raja Tarangini*. Verinag Publishers, Mirpur (A.K) 1991.

29. محمد حسین یہیکل، ابو بکر سیرت حضرت ابو بکر مکتبہ میری لاہور 1979ء۔

30. ڈاکٹر آنیاب احمد، میر، نائب اور اقبال، دوست چلی کیشنزا اسلام آباد 2004ء۔

31. باری علیگ، کمپنی کی حکومت، دارالشعور لاہور 1999ء۔

32. کارل مارکس، اینگلز، نوآبادیاتی نظام، دارالاشراعت ماسکو۔

33. محمد سلیم الرحمن، مشاہیر ادب یونانی توہین لاہور 1992ء۔



## قبل از نو آبادیاتی دور کے ہندوستان پر مارکس کے خیالات—— ایک جائزہ

مارکس اور اینگلز کی نظر میں یورپ کے مقابلے میں ایشیائی خصوصیت کے چار بنیادی عناصر تھے :

- 1- ہندوستانی زراعت میں آب پاشی کے نظام کے فیصلہ کن کروار کے پیش نظر پانی کی حسب ضرورت فراہمی کاریاست کی ذمہ داری ہوتی۔
- 2- اس کے ساتھ لیکن جداگانہ طور پر نہیں پرنجی ملکیت کے تصور کی عدم موجودگی۔
- 3- ایک دوسرے سے الگ تھلگ، اتفاقی طور پر خود کفیل اکائیوں کی صورت میں بے شمار دساتی معاشروں کی موجودگی، زراعت اور دستکاری کا فطری اتفاقیات کے روپ میں ایک اکائی کے طور پر قائم رہتا، ان سے ایسا یہ صرف کے طور پر فاضل پیداوار کا شروں میں پہنچنا اور شروں کا طفیل ہوتا۔
- 4- مزدہ برآل ان سب پر مطلق العنان ریاست کا سارا بوجھ۔ ریاست کا فاضل پیداوار کو نیکس یا خراج کے طور پر وصول کرنا ہے مارکس کرایہ (رینٹ) کرتا تھا۔

مارکس کے خیال میں نو آبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان کے پیداواری یا معاشرتی نظام میں ان چاروں عناصر نے کسی بنیادی تبدیلی کے امکان کو صدیوں تک خارج از امکان رکھا۔

ان خصوصیات نے ہی اس تصور کی تفہیل کی جسے مارکس "ایشیائی پیداواری اسلوب" کرتا تھا۔ (1) اگرچہ اینگلز نے تو کبھی نہیں لیکن مارکس نے اس ایشیائی پیداواری اسلوب کو صرف دو وفع استعمال کیا ہے لیکن ان دونوں نے اس اسلوب کی

خصوصیات اور عناصر کے متعلق اپنا موقف کبھی تبدیل نہیں کیا اور حقیقت تو یہ ہے کہ یہ دونوں آخری وقت تک اس ایشیائی خصوصیت کے قائل رہے۔

مارکس اور اینگلز کے ایشیائی تاریخ کے اس تصور کی تخلیل کرنے والے بیشتر مناصر مختلف مدتیں کے لئے پورے یورپ میں زیر گردش رہے۔ ایڈم سمتھ نے مصر، چین اور ہندوستان میں جاز رانی اور آب پاشی کے نظاموں میں ریاست کے کدرار کی بہیت کو اجاگر کیا۔ (2) ایشیا میں چودہویں صدی تک زمین پر بھی ملکیت کے فقدان کو حکمرانوں کی مطلق الحلال کا ایک سبب تسلیم کیا جاتا تھا اور اس خیال کو قبول عام بھی معاصل تھا۔ (3) سترہویں صدی میں ہندوستان کی سیاحت کرنے والے کئی یورپی سیاحوں بالخصوص برنسیر نے اس تصور کو بڑا مقبول بنایا کہ سارے ملک میں مشرقی حکمران ہی زمین کا مالک و مختار ہے (4) اپنے بیشتر ہم عصروں کی طرح مارکس نے بھی یہ خیال برنسیر سے ای لیا (5) گو اس وقت ہندوستان میں زمین پر حق ملکیت کے موضوع پر برطانوی افسروں اور مورخوں کے درمیان تیز و تند مباحثت سے وہ پوری طرح باخبر تھا۔ (6)

زراعت اور دستکاری کی بنا پر انتظامی اور اقتصادی اکالی کے طور پر (7) دیساتی سعاثروں کے الگ تھلگ ہونے کا تصور مارکس سے پہلے کی تاریخ میں موجود تھا (8) ریاست کا کسانوں سے تکمیل وصول کرنے کا تصور اور چونکہ تمام زمین ریاست کی ملکیت سمجھی جاتی تھی، اس لئے ٹیکسوس کو رینٹ (کرایہ) سمجھنے کا خیال بھی سب سے پہلے ایڈم سمتھ نے ہی پیش کیا اور بعد میں جونز (9) اور مارکس (10) نے اس خیال کی آبیاری کی اگرچہ یہ مارکس ہی تھا جس نے شروں میں اشیائے صرف کی گردش اور ایسا توں میں فطری اقتصادیات کی پاہمی موجودگی کو نمایاں کیا (11) انیسویں صدی کی یورپی سوچ کا غالب عنصر وہ جمود تھا جو ان دانشوروں کے مطابق ہزاروں برسوں سے مشرق پر پھیلایا ہوا تھا اور اس خیال کا ذیلی نتیجہ یہ سمجھا گیا کہ اس خطہ زمین پر ترقی کی طاقتیوں کو صرف مغربی ہاتھوں نے ہی واگزار کیا۔ (12)

مختلف مأخذ سے مارکس نے ان تمام خیالات کو جذب کیا اور ان سب کو ایک واضح پیداواری اسلوب کی شکل دی۔ اس مقالے کا مقصد مارکس کے ایشیائی پیداوار کے

تصور کی صحت کا حاکم نہیں اور نہ ہی اس سوال کو زیر بحث لانا ہے کہ مارکس اور اینگلز اپنی زندگی کی کسی منزل پر اس تصور سے کبھی دست بردار بھی ہوئے یا نہیں۔ اس کے بر عکس مقصد صرف یہ ہے کہ نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان پر مارکس کے کچھ "فردا" "فردا" مشاہدات کی اہمیت کو پرکھنا اور مارکس کے اپنے خیالات کے درست یا نادرست ہونے سے قطع نظر تاریخی حقائق کے حوالے سے مارکس کے ان مشاہدات کی وضاحت کرنا ہے۔ اس عمل کا انحصار اس مقدمے پر ہے کہ مارکس کے اپنے مشاہدات کی اہمیت اس امر پر نہیں کہ وہ ہر دفعہ ہی درست ثابت ہوتا ہے کیونکہ اس کے اپنے مرتب کردہ نتائج بھی واضح طور پر قابل گرفت ہیں، بلکہ اس امر پر ہے کہ تاریخ کی تفہیم کے لئے اس کے ادراک کی ابتدائی راہنمائی کی اہمیت کسی طرح بھی کم نہیں ہوتی۔

(1)

پہلے پہل اینگلز نے مارکس کو یہ خیال پیش کیا کہ ہندوستان میں زرعی پیداوار صرف وسیع پیانے پر آب پاشی پر محصر ہے اس لئے اس میں ریاست کی مداخلت لازمی ہے۔ (13) مارکس نے اس خیال کو اپنے مقالے دی برٹش رول ان انڈیا کی تحریروں کیپٹل، گرندزریسے اور انٹنی ڈیورگ میں اس خیال کی بار بار سکرار ہوتی رہی۔ (15) ہندوستان میں وسیع پیانے پر آب پاشی کے مصنوعی نظام پر ان کے بار بار اصرار کرنے سے یہ تاثر ملتا ہے کہ ان کے ذہنوں میں بڑے بڑے تالابوں اور نہروں کا تصور ہو گا جن کے لئے ریاست کی مداخلت لازمی ہو جاتی ہے۔ اور یہ حقیقت ہے کہ اپنے محولہ بلا برٹش رول والے مقالے میں مارکس نہروں کا ذکر کرتا ہے مگر اینگلز تمام تر دریائی واریوں میں ان نہروں اور تالابوں کی اجتماعی دیکھ بھال کا صرف حوالہ ہی رہتا ہے جہاں پانی ذخیرہ ہو سکتا تھا۔ چنانچہ آب پاشی کے لئے پانی کے تالابوں کے بارے میں وہ آگاہ ضرور تھے کیونکہ مارکس برطانوی دارالعوام کی 1812 میں شائع ہونے والی

رپورٹ کا حوالہ رہتا ہے جو کیمبل کی کتاب مذکور انڈیا (1852) میں شامل ہے۔ اس میں تالابوں اور کھیتوں میں پانی کی ترسیل کے لئے بنائے گئے نالوں کا ذکر موجود ہے۔

(17)

وٹنفوگل نے مارکس اور اینگلز کے قائم کردہ مشرقی مطلق العنانی اور آب پاشی کے درمیان علیٰ ربط کی نہیں کی جو مقبول بھی ہوئی۔ (17) تاہم اس غلط خیال کی نہیں اور ہندوستانی زراعت میں مصنوعی آب پاشی سے انکار نے بھی مورخوں کی ریاست کے کدار کی طرف راہنمائی کی۔ (18) اقتصادی اور سماجی تاریخ کے لئے مصنوعی آب پاشی کی اہمیت پر ہم بعد میں غور کریں گے فی الوقت یہ یاد رکھنا اہم ہے کہ ماہی میں ہندوستان میں آب پاشی کے لئے ریاست نے بڑے وسیع پیالے پر انتظامات کئے تھے۔ صوبہ گجرات میں مشہور سدرش جھیل سوریہ حکمرانوں نے چوتھی صدی ق.م میں تعمیر کی تھی۔ دوسری صدی عیسوی میں شاکا حکمرانوں نے اور پانچویں صدی عیسوی میں گپتا خاندان کے ایک حکمران نے اس کی مرمتیں کر دیں تھیں۔ چنانچہ اس جھیل کی خدمات آٹھ سو برسوں پر محیط ہیں۔ نند خاندان کے حکمرانوں نے بھی اوٹیسے میں ایک جھیل تعمیر کرائی۔ یہ بھی پانچ صدیوں تک قائم رہی۔ اور اس کی گندمداشت مقامی حکمران کرتے رہے۔ ہندوستان کے ابتدائی اور اس کی کویری کے علاقے، راجستان، پنجاب، اتر پردیش، بہار، بنگال، مشرقی دکن اور کشیر میں شہنشاہوں یا مقامی حکمرانوں کی زراعت کے لئے مختلف علاقوں میں تالابوں کی تعمیریا گندمداشت کی کافی شہادت موجود ہے (19)۔ پانی کی تقسیم کے لئے ایک سرکاری افریکی تقریری کا ذکر مگستہ نہیز بھی کرتا ہے (20) چودھویں صدی کے دوسرے حصے میں فیروز شاہ اور سترہویں صدی میں شاہ جہاں کی تعمیر کردہ نہوں کو تو ہم بخوبی جانتے ہیں۔

(21)

میں اپنی فضلوں کو پانی سیا کرنے میں کسانوں کے خصوصی کودار کو وہ نظر انداز کر گئے۔ یہی وہ بنیادی غلطی تھی جس کی بنا پر آب پاشی کا خیال مشرق مطلق العینی کے تصور کی وجہ بنتا۔

مصنوعی آب پاشی نہ صرف نہروں اور جھیلوں کے پڑے پڑے منصوبوں کے ذریعے بلکہ دیہاتوں میں چھوٹے چھوٹے جوہڑوں لور کنوں سے بھی کی جاتی تھی جن کی دیکھ بھال گاؤں کے افراد یا ہنجلات کرتی تھی۔ ایک ترکیب بے چاری ڈیکلے یا پکوٹی تھی۔ اس ترکیب میں ایک لمبے ڈنڈے کے ایک طرف ڈول اور دوسری طرف ایک وزن پاندھ دیا جاتا تھا۔ اس ڈنڈے کو دو شانے یا دو ڈنڈوں کے درمیان لٹکا دیا جاتا تھا۔ ذرا سازور لگانے سے پانی سے بھرا ہوا ڈول اور پر آ جاتا تھا اور پانی کو کھیت میں جانے والی ٹالی میں ڈال دیا جاتا تھا۔ یہ ایسی ترکیب تھی جس پر کوئی لاگت نہیں آتی تھی اور نہ ہی یہ زیادہ محنت طلب کام تھا۔ (22) اس کے علاوہ پانچویں چھٹی صدی سے تیرہوں صدی کے درمیان عرصے میں شمال اور شمال مغربی ہند میں تین مراحل میں پانی اٹھانے والے پھیوں نے زبردست ترقی کی۔ (23) اور یہ انفرادی کار اندازی (Excellent) کی زبردست شہادت ہے۔ یہ یاد رکھنا ضروری ہے کہ جب ایک کنوں پر رہت چلتی تھی تو وہ کنوں کئی کھیتوں کو سیراب کرتا تھا۔ جب کنوں کے مالک کے کھیت سیراب ہو جاتے تھے تو وہ گھٹشوں کے حباب سے پانی بیج رہتا تھا بالکل ایسے ہی جیسے آج کل ہنجاب میں ٹوب ویلوں کا پانی بکتا ہے۔ (24)

یہ ہماری بدنصیبی ہے کہ کتبیں یا متوں کی صورت میں ہمارا تاریخی ریکارڈ حکمرانوں کو ان کے تغیر کردہ نہروں اور جھیلوں یا پڑے تالابوں کے ذریعے لائفی بنا نے کا مشتق ہے۔ مگر دریاؤں سے پانی لانے والے چھوٹے چھوٹے ٹالوں، کنوں یا تالابوں کو جو کھیتوں کو پانی فراہم کرتے ہیں یعنی ایسے کام جو گم نام کسان یا رہنماء کے کھٹینج کرتے ہیں ان کا نوش نہیں لیا جاتا جب کہ ان کا ذکر بیج نہروں میں جن میں اراضی کی حدود کا بڑا درست قیمن کیا جاتا ہے یا پانی کے استعمال پر جھٹشوں کی صورت میں شہادتوں میں بڑے واضح انداز میں کیا جاتا ہے۔ تاہم ان چھوٹے پیانوں پر تغیر شدہ آب پاشی کے

ذرائع کے حوالوں کی کمی سے یہ اخذ نہیں کرنا چاہئے کہ ایسے ذرائع واقعی کم تھے۔ اٹھارویں انیسویں صدی سے پیشتر کے زمانے میں ان کی تعداد کا تعین ناممکن ہے لیکن اگر یہ کہا جائے کہ نوآبادیاتی دور سے پہلے انفرادی اندام ہی مصنوعی آب پاشی کا کافی بڑا ذریعہ تھے اور پیداواری اجتناس میں گراس قدر اضافے کا ذمہ دار بھی یہی انفرادی اندام ہی تھے، تو یہ ہرگز مبالغہ نہ ہو گا۔

چنانچہ ہوا یہ کہ مارکس اور اینگلز مصنوعی آبپاشی کی انفرادی کوششوں کو تسلیم کرنے میں ناکام رہے۔ اس ناکامی کی بنا پر انہیں آبپاشی اور مطلق العنايت کے درمیان ایک علیٰ ربط وضع کرنا پڑا۔ اسی کی بنا پر انہیں اور ان کے ہم عصروں کو یہ بھی نظر انداز کرنا پڑا کہ تقریباً دو ہزار برسوں سے دیکی ہندوستان بذریعہ معاشری ترقیت کی طرف بڑھ رہا تھا اور مصنوعی آبپاشی بھی کسی حد تک اس ترقیت کی ذمہ دار تھی۔ کنویں کی تعمیر اور اس پر رہت کی تنصیب یا نالیوں والے تلابوں کی تعمیر سے اندازہ ہو جاتا تھا کہ ایسا کام کرنے والے خاندان کے پاس ذرائع ہیں۔ مزید، کمیت کے لئے پانی کی فوری دستیابی منافع کو سیکھنی بنا دیتی تھی جس کی توقع ایسے ذرائع سے محروم لوگ نہیں کر سکتے تھے۔ اس طرح کنویں یا تلاب کے مالک اور اس کے مقابلے میں کم ذرائع والے ہمسائیوں کے درمیان (معاشری) فرق ناگزیر ہو جاتا تھا۔

مصنوعی آبپاشی کی فراہمی کو ریاست کی مخصوص ذمہ داری قرار دینے میں اگرچہ مارکس اور اینگلز نے غلطی کی ہے مگر ان کا ایسی آب پاشی کو ایک فیصلہ کن کرار سونپنا ہندوستان کی سماجی اور اقتصادی تاریخ کو سمجھنے کے لئے بذات خود بڑا اہم ہے کیونکہ کسی بھی زرعی نظام کی تکمیل میں علاقے کی ماحولیات (زمین کی زرخیزی، پانی کی دست یا بی، سورج کی روشنی کا دورانیہ) اور موجودہ تکنیکی مہارت اور محنت کے استعمال کی سماجی تنظیم کے درمیان عمل اور رو عمل ضروری عوامل ہے۔ زمانہ و سلطی کے دوران یورپ میں زرعی پیداوار کے لئے کھلاد کی فراہمی ایک بست بڑی شکل تھی۔ اس بنا پر زمین کی زرخیزی کا باقاعدہ استعمال ضروری ہو گیا تھا۔ اس عمل سے بچ کو ایک دوسرے سے دور دور بونا پڑتا تھا۔ نتیجے میں تھوڑی سی پیداوار کے لئے وسیع رقبے کی

ضرورت تھی۔ یہ تو سب جانتے ہیں کہ گزارے کے لئے ایک یورپی کسان کے خاندان کو ایک سو ایکڑ زمین کی ضرورت ہوا کرتی تھی۔ (28) اس بنا پر پیداواری عمل میں افرادی محنت کا زیادہ حصہ تھا۔ سورج کے قلیل دورانیہ کے پیش نظر صرف چند ہفتوں کے لئے مزدوروں کی بڑی شدید ضرورت ہوتی تھی۔ ازمنہ و سطہ کے یورپ نے اس مسئلے کا حل محنت کشوں کو پابند کر کے نکلا جس کی صورت مزدوروں کی جاگیرداروں کے لئے تابیعت تھی اور سرہم اس کی اہم ترین صورت تھی۔ (29)

پانی کی موجودگی میں ہندوستانی منی کی زرخیزی نے یہاں مختلف قسم کی تنظیمیں تشكیل دیں۔ یورپ کے مقابلے میں یہاں کے ایک کسان خاندان کے لئے 9 اور 13.5 ایکڑ کے درمیان رقبہ کافی تھا۔ (30) مزدوروں سے سارا سال کام لیا جا سکتا تھا۔ چنانچہ محنت کی کثرت کی بجائے سرمایہ کاری یعنی آب پاشی کی ترکیبیں یا کیش فضلوں کی زیادہ قیمت کسی کسان کی پیداوار کو بڑھا سکتی تھی۔ اس عمل میں پیدا ہونے والی سماجی کلکش کی نوعیت ازمنہ و سطہ کے یورپ میں پیدا ہونے والی کلکش سے بڑی مختلف تھی۔ یورپ میں تو سماجی کلکش نے ذرائع پیداوار کی از سرنو تقسیم کر دی اور فیوڈل پیداوار کی بجائے ایک نئی یعنی بورڈوا پیداواری صورت دے دی مگر ہندوستان میں اگرچہ زمانے کے ساتھ پیداواری نظام میں خود بخود تبدیلیاں واقع ہوتی رہیں مگر سماجی کلکش صرف فاضل پیداوار کی از سرنو تقسیم تک ہی محدود رہی۔

(2)

اپنے پیشروں کی طرح مارکس نے بھی تبدیل نہ ہونے والے مشق کے تصور کو کسی حد تک بلا تامل قبول کر لیا تھا (31) بیاری طور پر زمین پر نجی ملکیت کی عدم موجودگی اور ہندوستانی دیسات کی خود مکتفيانہ ”فطري اقصارات“ نے جسے زراعت اور صنعتی اکالی کی پشت پناہی حاصل تھی ”عدم مزاحمت اور تبدیل نہ ہونے والے معاشرے“ کا تصور پیدا کیا۔ مارکس نے ان خیالات کو زہن نشین کر لیا جو نجی ملکیت کے حق میں جاتے تھے لیکن ایسی کوئی شادت نہیں کہ وہ خود بھی ان کا قائل ہوا ہو۔

شمالی ہند میں جہاں ایک طرف زراعت میں بڑی توسعہ ہوئی تو دوسری طرف شدید سماںی تفرقی بھی پیدا ہوئی اگرچہ انفرادی اراضی جس پر پورا خاندان کام کرتا تھا زیادہ مقبول نمونہ تھا (39) لیکن بودھی ادب سے معلوم ہوتا ہے کہ اس زمانے میں فارمز بڑے وسیع ہوتے تھے جن پر مزدوروں کے گروہ کام کرتے تھے اور ان پر بیک وقت اجرتی مزدور اور پانچ پانچ سو ہل چلتے تھے (40) ارتح شاستر میں بھی ریاستی فارمز کا ذکر موجود ہے جن پر غلام اور قیدی کام کرتے تھے (41) موریہ عمد حکومت کے بعد محنت کی بنیادی صورت کی اہمیت میں بیانی اور مقووضوں پر جبکہ مشقت کا اضافہ ہوا۔ (42) گپتا عمد حکومت اور اس کے بعد ریاست یا نجی ملکیت میں بڑے بڑے فارمز کا ذکر شاذ ہی ملتا ہے لیکن اس دور میں شور رفت رفت چھوٹے چھوٹے کسانوں میں تبدیل ہو رہے تھے۔ ساتویں صدی کے نصف اول میں اگر تمام نہیں تو پیشتر شور کسان بن گئے تھے (43) طبقوں میں بڑے ہوئے معاشرے میں چھوٹے چھوٹے کسانوں کا پیداواری اشتمال کسانوں کے لئے وہ سیاق و ساق میا کرتا ہے جس کے ذریعے آپاشی کی ترکیوں اور نئی اجتناس کا تعارف کرایا گیا جن کا حوالہ ہم اپنے درج کر آئے ہیں۔ اس پیداواری اشتمال کے ساتھ احتمال میں ایک اہم تبدیلی واقع ہوئی۔ اس کی صورت یہ تھی کہ کسانوں کا پیداواری عمل جس میں ان کی محنت بھی شامل تھی اگرچہ کسانوں ہی کے اختیار میں رہا لیکن فاضل پیداوار کو مالیہ کی صورت میں ریاست ہی کے حوالے کرنا لازمی ہو گیا۔ ریاست کا فاضل پیداوار کو اپنے تصرف میں لانا احتمال تھا۔ اس وجہ سے ریاست اور کسانوں کے درمیان لکھش کا پیدا ہونا ناگزیر ہو گیا تھا۔ اس لکھش کی وجہ فاضل پیداوار کو تصرف میں لانے کی مقدار تھی۔ اس لکھش کا نتیجہ یہ تھا کہ نوآبادیاتی دور تک پیداواری ذرائع میں از سرنو تقسیم کا عمل معظم رہا۔ جو تقسیم ہو سکتا تھا اور از سرنو تقسیم ہو سکتا تھا وہ کسانوں کی فاضل پیداوار تھی۔ چنانچہ جب کبھی دور رس واقعات پیش آئے (جیسے اخبار ہوئیں صدی میں مغل سلطنت کا سقوط جس کے درٹا کے طور پر ہر جگہ زمیندار طبقے نے سر اٹھایا) تو ایسے بھراں کے نتیجے کے طور پر نئی صورتوں کی بجائے ملکیت کی پرانی صورتیں ہی دوبارہ ابھریں۔

چنانچہ یہ نکتہ بحث طلب ہے کہ یورپی نوآبادیاتی دخل کے بغیر ازمنہ و سطی کی اقتصادیات میں سرمایہ داری نظام کے قیام کا بہت کم امکان تھا۔ (44) اس زمانے کی اقتصادیات کے عناصر یہ تھے: زمین کی زرخیزی، بسراویات کے لئے کسانوں کی محدود ضروریات جس کا نتیجہ حکمران طبقے کے ہاتھوں کسان طبقے کا شدید اتحصال جو حکمرانوں کے لئے بہت نیادہ پیداوار کا ذمہ دار تھا اور آخر میں پیداواری عمل پر کسانوں کا مکمل اختیار۔ ان عوامل خصوصاً آخری صورت نے پیداواری قوتوں میں کسی حد تک استحکام کو یقینی بنایا اور اس کے ساتھ ہی انہوں نے پیداواری نظام کو بھی ایسا مناسب استحکام فراہم کیا جو کسی طرح بھی پر تشدد فسادات کے مبالغ نہیں ہو سکتا تھا۔ یا اسی لٹکش بھی جو صرف فاضل پیداوار تک محدود تھی، ایسی تھی کہ انہیں اس کے ڈھانچے کو زیر و زبر کرنے والی انقلابی تبدیلیوں کی ضرورت نہیں تھی۔ ترقی کے راستوں میں یہ ہے وہ لازمی فرق جس پر ازمنہ و سطی کے یورپ اور نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان نے ترقی کی اور جس پر مارکس نے اتنا زور دیا اور شاید کچھ زیادہ ہی زور دیا۔ اس ویتن بصیرت کی وضاحت پر تبصرے کے لئے مارکس کے اپنے مفروضوں کو قبول کرنے اور اس کے دلائل کا اتباع کرنے کی چند اس ضرورت نہیں۔ یقیناً یہ وہ موضوع ہے جو اب تک کئے جانے والی تحقیقیں سے کہیں زیادہ گمرا تفصیلات کا مقاضی ہے۔

(3)

نگوہہ بلا بیان میں ہم ہندوستان میں مارکس کے نجی ملکیت کے تصور کی غیر موجودگی دیکھ آئے ہیں۔ لیکن نئی صورت حال اس وقت پیدا ہوئی جب اس نے اپنی توجہ حق ملکیت کی بجائے زمین کے استعمال پر مرکوز کی۔ مارکس کے خیال میں زمین کا استعمال قبائلی کاشت کاری سے لے کر نجی قبضے اور نجی کاشت کاری تک پھیلا ہوا تھا۔ 1853 میں مارکس نے کہا ”ان میں سے کچھ قبیلوں میں رہات کی زمین پر مشترکہ کاشت کاری کی جاتی ہے، اکثریت ان لوگوں کی ہے جو اپنی زمین خود کا نت کرتے ہیں۔“

(46)

گرندزریے میں مارکس مشترکہ ملکیت کا ذکر کرتا ہے جو "کسی فرد کو حاصل شدہ رقبے پر خود مختارانہ طور پر اس کی اور اس کے خاندان کی شکل میں نظر آتی ہے یا ہندوستان کے کچھ قبائل میں مشترکہ محنت کی شکل میں دکھائی دیتی ہے (47) اپنی کتاب کیپیشل (سرمایہ) میں وہ کہتا ہے:

ان چند چھوٹی اور قسم ہندوستانی کمیونیٹیز کی جو آج تک چلی آ رہی ہیں، بنیاد اراضی میں مشترکہ ملکیت پر ہے۔۔۔۔۔ ہندوستان میں ان کی بیانت مختلف جگہوں پر مختلف ہے۔ ان میں چند پر جن کی صورت بہت زیادہ ہے، زمین پر مشترکہ کاشت کی جاتی ہے اور پیداوار کو برابر تقسیم کر لیا جاتا ہے۔ (48)

زمین کے استعمال کا سوال بڑا دیقش ہے اور ملکیت سے اس کی اہمیت کہیں زیادہ ہے۔ ملکیت خصوصاً زراعتی اصطلاحوں میں اس کی انتقال پذیری، قانون کا سوال ہے۔ اگر کوئی شخص زمین پر انتقال کا حق رکھتا ہے تو یہ اس کی ملکیت کا ثبوت ہے۔ لیکن انتقال پذیری ایک ایسی صورت ہے جہاں زمین کی مانگ اس کی رسد سے بڑھ جاتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں اس صورت حال میں زمین کی مارکیٹ ترقی یافتہ ہوتی ہے۔ اگر زمین اور مقدار میں دستیاب ہے (جیسے کہ نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان میں تھی) اور اس کے نتیجے میں زمین کی مارکیٹ کی عدم موجودگی میں زمین پر جائیداد کے انتقال کا حق تاریخی سو نظر آئے گا۔ اس سیاق و سبق میں زمین کے استعمال اور پیداوار کے لئے محنت کی تنظیم کا مطالعہ کہیں زیادہ مفید ہو گا۔ (49) جب مارکس نے زمین پر افرادی یا مشترکہ کاشت کاری کے مسئلے کا مطالعہ شروع کیا تو یہی کام تھا جو مارکس کرنا چاہتا تھا۔

وہ طریق کار جو زمین پر مل چلانے کے لئے اختیار کیا جاتا ہے، کئی عوامل پر مبنی ہے: علاقے کی ماحولیات، فنی مہارت، افرادی قوت کی دستیابی اور ان پر مستزد زمین کے استعمال کے لئے محنت کی تنظیم میں سماجی یا انسانی مداخلت۔ یہاں تک کہ ماحولیات

معاشرے میں اسی تنظیم سے بڑی مختلف ہو سکتی ہے۔

جیسے کہ ہم اور دیکھ آئے ہیں نوآبادیاتی دور سے پہلے کے ہندوستان میں ساتویں صدی سے زرعی پیداوار کے لئے محنت کی تنظیمیں زیادہ تر خاندانی تھیں۔ بڑے زمینداروں کے کھیتوں پر اجرتی مزدور (50) یا بیگاری مزدوری (51) کام کرتے تھے۔ سانوں نے اپنے کھیتوں اور بڑے فارمز پر کام کرنے کے لئے تھوڑی مزدوری پر اپنی ذات والوں کو شامل کر لیتے تھی۔ پیداواری سہم میں مزدوروں کی کمی سے پیدا ہونے والی مشکلات کا مخصوص ہندوستانی حل اپنے اندر وطنی اختلافات کے باوجود ساری کاشتکار پیداواری کا اپنی ذات والے مزدوروں پر اجتماعی کنشول تھا۔ (52)

مزدوروں پر کنشول ذات پات کے نظام کے ذریعے کیا جاتا تھا جس کی رو سے نچلے طبقے کو زمین پر ملکیت اور اس پر کاشت کا کوئی حق نہیں تھا اور یوں بہت ساری زمین خالی پڑی رہتی تھی۔ اس طرح کھیتوں پر مزدوروں کی مانگ کا تینیں ایک مخصوص ہندوستانی غیر اقتصادی جبر کی صورت میں سماجی رواج اور قوانین کے ذریعے کیا جاتا تھا۔ (53)

جب مارکس مشترک یا انفرادی کاشت کاری کا ذکر کرتا ہے تو غالباً اس کے ذہن میں اپنی ذات والوں پر اس سماجی کنشول کا کوئی تصور نہ تھا۔ تاہم یہ اسی کی بصیرت کا پیدا کردہ غیر محقق مسئلہ ہے کہ صرف زمین اور جائیداد پر حق ملکیت کی بجائے ہم زرعی پیداواری عمل کو سمجھنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ یہ بڑا اہم لیکن تحقیق طلب مسئلہ ہے اور اس کا تجزیہ بھی باتی ہے۔ اس کے حل کے لئے زراعت میں علاقائی بنیادوں پر مزدوروں کی محنت کا تجھیس لگانا ضروری ہے۔ مزید، جب زمین اتنی وافر مقدار میں موجود تھی کہ آسانی سے مل سکتی تھی تو نچلے طبقے کی طرف سے زمین پر ان کی ملکیت اور کاشت کی غیر منصفانہ پابندیاں عالیہ کرنے کے خلاف ان کی مراحت پر غور کرنا بھی ضروری ہے۔ اس کے علاوہ ذات پات کے نظام کے استحکام اور پیداواری نظام سے اس کا تعلق اور مزدوروں کو استعمال کرنے کی صورتیں بھی چند ایسے مسائل ہیں جن کی طرف کچھ زیادہ توجہ نہیں دی گئی اگرچہ واضح طور پر ہندوستان میں نوآبادیاتی دور سے

قبل کے ہندوستان کے اقتصادی مسائل کو سمجھنے کے لئے یہ انتہائی ضروری ہیں۔ مارکس اور ہندوستان کی تاریخ فلکی کہیں زیادہ جامع ہو جائیں گے اگر ان مسائل کی تفصیلات پر جو مارکس کے ذہن میں تھے، اس سے زیادہ غور کیا جائے جتنا کہ ابھی تک ہو چکا ہے خواہ اس عمل میں ہمیں مارکس کے اپنے ملاحظات میں تبدیلی ہی کیوں نہ کرنی پڑے یا ان کو بالکل ہی کیوں نہ تجھا پڑے۔ تاہم مارکس کوئی ایسا اونی مفکرتو نہیں تھا جس کی فکر کی اہمیت اس کے ہر وقت درست ثابت ہونے پر مبنی ہو۔

## Reference

1. Karl Marx. *A Contribution to the Critique of Political Economy* (hereafter MCCPE; Moscow, 1970) 'Preface,' p. 21; and Karl Marx. *Capital*. Vol.1 (Moscow, 1954), p.79.
2. Perry Anderson. *Lineages of the Absolutist State* (London, 1975), pp. 466 ff. And Marian Sawer. *Marxism and the Question of the Asiatic Mode of Production* (The Hague, 1977), p.29.
3. Ibid, pp. 6f.

4. چرچل کی *Collected Voyages* (لندن، 1732ء) جلد اول میں نام رو: جرتل 'رور نیز' *Journal Travels in India* جلد اول (نی دہلی، 1972ء، ص 260، منوچی کی *Storia do Mogor* جلد 2 (لندن، 1007) اور برنسنر کی *Travels in the Mogul Empire* (نی دہلی) ص 204

5. ملاحظہ ہو: مارکس ہنام الف، 2 جون 1853ء خط و کتابت کے۔ مارکس ایڈ، الف اسکنگلز، منتخب خط و کتابت *Selected Correspondence* (جس کا حوالہ بعد میں MESC، ماسکو 1975ء سے دیا گیا ہے) 1975ء ص 75

6. ملاحظہ ہو: مارکس ہنام الف، 14 جون 1853ء، ص 80 "جمال تک جائیداد کا سوال ہے ہندوستان پر لکھنے والے انگریز مصنفین کے درمیان یہ معالله بہت تنازعہ ہے، دریائے کرشنا کے جنوب کے پہاڑی علاقوں میں زمین پر ملکیت ضرور موجود نظر آتی ہے۔"

سال 1858ء میں بھی وہ اس تنازعہ سے باخبر معلوم ہوتا ہے جو اس وقت ہندوستان کے تعلق جاری تھا ملاحظہ ہو اس کا مقالہ

دی فرست وار The First India War of Independence (جس سے بعد میں حوالے کے لئے FIWI سے تاریخ کیا گیا ہے) میں 163-161 اس تازمہ کی تفصیلات کے لئے دیکھیں لارنس کراوزر

*The Asiatic Mode of Production: Sources, Development & Critique in the Writings of Karl Marx* (Assen, 1975), pp. 57-85

7. K. Marx to F. Engels, 14 June 1853, MESC, pp. 79f; K. Marx, 'The Future Results of British Rule in India' FIWI, pp. 36f; K. Marx, *Grundrisse* (Harmondsworth, 1975), pp. 473, 485f and 493; *Capital*, Vol. I, pp. 375f; *Capital*, Vol. III (Moscow, 1971), pp. 333 and 786f; and F. Engels, *Origin of the Family, Private Property and the State* (Moscow, 1968), p. 156.

8- خود مکتشفی دیہاتوں کا خیال گو مارک و لکس نے اپنی کتاب

117 میں پیش کیا۔ بعد میں اسے *Historical Sketches of the South of India* (لندن، 1810) جلد اول، میں اسے اور مابعد میں پیش کیا۔

The Fifth Report from the Select Committee on the 'Affairs of the East India Company

اٹھالیا۔ تاہم یہ رچڈ جوڑ پہلا مصنف تھا جس نے زراعت اور دستکاری کو ایک اکالی ہونے کا تصور کی پورش کی۔ دیکھیں لارنس کراوزر موحولہ بلاص 53-55 اس خیال کی نشوونما مارکس نے اپنی کتاب کپیٹل میں کی۔

9. L. Krader, op.cit., pp. 39f and 41.
10. *Capital*, Vol. III, pp. 790f.
11. *Capital*, Vol. I, pp. 375f.
12. G.W.F. Hegel, *The Philosophy of History* (New York, 1944), pp. 142, 161 and 163; M. Saer, op.cit., pp. 26 and 30f. For the inevitability of India's subjection to Europe as a condition for the former's progress, see G.W.F. Hegel, op.cit., p. 142; K. Marx, 'The Future Results of British Rule in India,' FIWI, pp. 33-40; and M. Sawyer, op.cit., p. 26.
13. F. Engels to K. Marx, 6 June 1853, MESC, p. 16.

14. K. Marx. 'The British Rule in India.' *New York Daily Tribune*. 25 June, 1853, written by Marx on 10 June 1853 reproduced in *FIWI*, p. 16.
15. *Grundrisse*, pp. 473f: *Capital*, Vol. I, p. 514; and F. Engels, *Anti-Duhring* (Moscow, 1954), p. 249.
16. *FIWI*, p. 19.
17. Perry Anderson, op.cit., pp. 487-91; Marian Sawer, op.cit., p. 49; and Irfan Habib, 'An Examination of Wittfogel's Theory of Oriental Despotism. *Enquiry* (New Delhi), 6, pp. 54-73.
18. R.S. Sharma, 'Stages in the Evolution of Early Indian Society' in G.P. Sinha (ed.), *The Man and the Scientist* (Delhi, 1979), p. 205.
19. Nand Kishore Kumar, 'Hydraulic Agriculture in Peninsular India. (c. 300 B.C. to 1300 A.D.): *Proceedings of the Indian History Congress*, 1979 (Delhi, 1980), pp. 211-214.
20. R.C. Jain (ed.), *McCrendle's Ancient India as Described by Megasthenes and Arrian* (New Delhi, 1972), p. 86. I owe this reference to my colleague Dr. B.D. Chattopadhyaya.
21. T. Raychaudhuri and I. Habib (ed.), *Cambridge Economic History of India* (hereafter as *CEHI*: Cambridge, 1982), Vol. I, pp. 49 and 216.
22. Henry Yule and A.C. Burnell, *Hobson Jobson* (New Delhi, 1979), s.v. Pcottah.
23. B. D. Chattopadhyaya, 'Irrigation in Early Medieval Rajasthan' *Journal of the Economic and Social History of the Orient*, Vol. 16 (2 & 3), pp. 298-316; and Irfan Habib, 'Presidential Address' to the Section on Medieval India. *Proceedings of the Indian History Congress*, 1969 (Delhi, 1970).

24- کنوں کے پانی میں حصے دار ہوتے تھے۔ زمانہ وسطی کے اویں دور کی شہادتوں سے پتا چکا ہے کہ کنوں کو ٹھیک پر دے دیا جاتا تھا۔ ایک شہادت سے تریخ ہوتا ہے کہ زمین کا عظیم لینے کو کنوں کے پانی کا تیرا حصہ ملتا تھا۔ دوسری شہادت سے معلوم ہوتا ہے کہ رہٹ کو ٹھیک پر دے دیا جاتا تھا (چنپاڑھیاۓ محلہ بالا، ص 311 تا 314)

25. Harbans Mukhia. 'Was There Feudalism in Indian History?' *The Journal of Peasant Studies*, Vol. 8(3), 1981, n. 213.

26. Uma Chakravarti. 'Slavery and Bondage in Ancient India' (forthcoming) Irfan Habib. 'The Peasant in India History', in *Social Change in India* ("Social Scientist Marx Centenary Volume", Vol. I, Trivandrum, 1983), pp. 40f and *CEHI*, Vol. I, pp. 54f, 174-77, 221f, 240 and 247.

27. Charles Parain. 'The Evolution of Agricultural Technique', *Cambridge Economic History of Europe*, Vol. I (Cambridge, 1966), pp. 133f and 145f; Marc Bloch. *French Rural History* (London 1976), p. 25; G. Duby, *Rural Economy and Country Life in the Medieval West* (London, 1968), pp. 24f and Lynn White Jr., *Medieval Technology and Social Change* (London, 1973), pp. 41-43 and 53.

28. R. H. Hilton. *Bond Men Made Free* (London, 1973), p. 28.

29. Harbans Mukhia, op.cit., pp. 274-77.

30. R.S. Sharma, *Light on Early Indian Society and Economy* (Bombay, 1966) pp. 62 and 73; and Puspa Niyogi. *Contributions to the Economic History of Northern India* (Calcutta, 1962), p. 97 and n.

31. کارل مارکس: *The Future Results of British Rule in India FIWI*: ص 33 اور مابعد۔ پیری ایڈرمن کے مطابق (ص: 464) منیسکیو کے بیان کے مطابق "مشرق کے قانون، رواج اور آداب ویسے ہی ہیں جیسے کہ وہ ایک ہزار سال پہلے تھے" تقلیل کریں جیسے مل کے بیان سے جس کے مطابق ایشیائی سماجی نظام ایسا تھا جس میں ہر قسم کی ترقی ہزار سال پہلے ہی رک چکی تھی۔ دیکھیں ماریں سادر، مولہ بالا ص 30 اور مابعد۔ مزید ملاحظہ ہو یہ گل "وقائع کی صورت میں ہندوؤں کی کوئی تاریخ نہیں ہے... مطبوعہ ریکارڈ کی صورت میں بھی ان کے ہاں تاریخ نہیں ہے، یعنی ایسی کوئی ترقی نہیں ہے وسیع تر حقیقی سیاسی صورت میں ڈھل گئی ہو۔" (ڈیلوی ایف ییکل، مولہ بالا ص 163)

32. ہم اوپر دیکھ آئے ہیں کہ 1858ء اور 1853ء میں یہ مشاہدہ قلم بند کیا تھا کہ زمین پر نجی ملکیت واقعی موجود تھی۔ پھر ایم کوالیو سکی کی کتاب کیوں لینڈ ہولڈنگ کا خلاصہ کرتے وقت اس نے زمین پر نجی خاندانی ملکیت کے ابھرنے کا خیال پیش کیا۔ لیکن جیسا کہ

Daniel Thorner نے بڑی احتیاط سے کہا کہ "اس مواد سے جو اس وقت دستیاب ہے ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ مارکس صرف کوایلوسکی کی تنجیص کر رہا تھا یا بیک وقت اس کے ساتھ انتقال رائے کر رہا تھا کہ ہندوستانی معاشرہ تبدیلی کے ایک سلسلے سے گزر چکا تھا" ملاحظہ ہو دیکھنے تھا نہ۔<sup>33</sup>

13. اینگلز کو اپنے خط میں مورخ 2 جون 1853ء میں مارکس نے برنسٹر کے خیال کو پورے طور پر قبول کر لیا تھا کہ ہندوستان میں صرف بادشاہ ہی زمین کا واحد مالک تھا۔ دیکھیں MESC ص 76 اور مابعد اور ایسے معلوم ہوتا ہے کہ 1857-58ء میں مارکس فیصلہ کرنے کی طریقے سے "قیلے یا مشترکہ جائیداد" کے تصور کی طرف مڑ گیا تھا۔ ملاحظہ ہو گرندریس (Grundrisse) ص 472 اور ص 484 اس نے اس خیال کی سکریار 1867ء اور 1859ء میں بھی کی۔ دیکھیں ص 39 اور کیپٹل، جلد اول، ص 77 اور مابعد۔ کیپٹل کی تیسرا جلد جو 1863ء اور 1867ء میں ڈرافٹ ہوئی مارکس صفحی طور پر اس مقام کی طرف لوٹ گیا کہ ہندوستان میں صرف بادشاہ ہی زمین کا مالک ہے۔ جلد سوم، ص 791

34. F. Engels, *Anti-Duhring*, pp. 224 and 244f. respectively.

35. Footnote added by F. Engels to the English edition (1888) of *The Communist Manifesto*, as cited in Daniel Thorner, op.cit., pp. 59f.

### 36. اینگلز کی کتاب

*The Origin of the Family, Private Property and the State* پہلی دفعہ 1884ء میں شائع ہوئی۔ ایک اور ایڈیشن جس پر اینگلز نے خود نظر ہائی کی 1891ء میں شائع ہوا۔ یہاں حوالہ اسی کتاب کے ماسکوری پرنٹ (1968) سے دیا گیا ہے۔

37. ایک ہابس بام بھی محسوس کرتا ہے کہ اس امر کی کہ اور یہیں آف نیمیں میں ایشیائی پیداواری نظام میں کی طرف کسی قسم کا کوئی اشارہ نہیں، شاید یہ توجیہ ہو سکتی ہے کہ اینگلز نے اس تصور کو اس لئے نظر انداز کر دیا کہ اس کے خیال میں اس کا زمانہ قبل از تاریخ کی تہذیب سے ہے کیونکہ اینگلز نے یہ یقین کرنا شروع کر دیا تھا کہ غلامی، خانہ زادو غایی اور جدید اجرتی کارکردگی مکملیت کی تین بڑی صورتیں تھیں جن کا تعلق "تہذیب" کے تین ہرے ادوار سے تھا۔ ملاحظہ ہوا ہے۔ جے۔ ب۔ سڈام (ایڈیٹر)۔

38. K. Marx to F. Engels, 14 June 1853, MESC, p. 80. 'The Future Results of British Rule in India,' FIWI, pp. 36f; *Grundrisse*, pp. 473, 486 and 493; *Capital*, Vol. I, pp. 357f;

*Capital*, Vol. III, pp. 333 and 786; and F. Engles, *The Origin of the Family*, p. 156.

39. Uma Chakravarti, op.cit., pp. 21-23.

40. P.C. Jain, *Labour in Ancient India* (New Delhi, 1971), pp. 44f.

41. R. Shamasastry (tr.), *Kautilyas Arthashastra* (Mysore 1967), p. 129.

42. Uma Chakravarti, op.cit., pp. 38f and 45f.

43. R.S. Sharma, *Indian Feudalism* (Calcutta, 1965), pp. 61-63.

44. Irfan Habib, 'Poterntialities of Capitalistic Development in the Economy of Mughal India' *Enquiry*, Winter 1971, pp. 1-56.

45. Harbans Mukhia, op.cit., p. 293.

46. K. Marx to F. Engels, 14 June 1853, *MESC*, p. 80.

47. *Grundrisse*, pp. 473 and 477.

48. *Capital*, Vol. I, p. 357.

49. Harbans Mukhia, op.cit., p. 290.

50. Dilbagh Singh, 'Tenants, Sharecroppers and Agricultural Labourers in Eighteenth Century Eastern Rajasthan *Studies in History*, Vol. I(1), 1979, p. 39.

51. Harbans Mukhia, 'Illegal Extortions from Peasants, Artisans and Menials in Eighteenth Century Eastern Rajasthan.' *Indian Economic and Social History Review*, Vol. 14(2), April-June 1977, pp. 231-45.

52. مشرقی راجستان سے متعلق 1753ء اور 1766ء کی دو نیاب دستاویزات سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا حصہ 6 اور 9 فیصد بتا تھا۔ ملاحظہ ہو دلیل گھم۔

## ہندوستان میں برطانوی استعمار کی سیاسی حکومتِ عملی

ڈاکٹر سید جعفر احمد

31- دسمبر 1600ء کو ملکہ ایلزبتھ نے ایسٹ انڈیا کمپنی کو وہ چارٹر دیا جس کے تحت کمپنی نے ہندوستان کے ساتھ تجارت کا آغاز کیا اور یہ تجارت بالا خر ہندوستان پر انگریز کے سلطنت اور اس کے دولیں استعماری دور پر شروع ہوئی۔ 1757ء میں بیگال پر تصرف حاصل کرنے کے بعد سو سال تک ایسٹ انڈیا کمپنی اپنی افواج کے ساتھ ہندوستان کے مختلف علاقوں پر قبضہ کرتی چلی گئی اور 1857ء میں دہلی کے قلعے پر قبضے کے ساتھ ہی ہندوستان کامل طور پر انگریزی سلطنت میں آ گیا۔ ایسٹ انڈیا کمپنی اپنا کام مکمل کر چکی تھی اور کیم نومبر 1858ء کے ملکہ وکٹوریا کے اعلان نامے کے تحت ہندوستان بر اہ راست طور پر تاج برطانیہ کی عمدداری میں آ گیا۔ اس کے بعد نو سال تک لندن سے برطانوی پارلیمنٹ کی نگرانی میں ہندوستان پر حکمرانی ہوتی رہی۔ یہ نوے سالہ نوآبادیاتی دور تاریخ کے طالب علموں کے لیے غور و فکر کے بہت سے موضوعات فراہم کرتا ہے۔ سیاسی تاریخ کے ناظر نظر سے ایک اہم سوال یہ ہے کہ ہندوستان چیزیں وسیع و عریض خلی پر، جو برطانیہ کے مقابلے میں کوئی میں گناہدا تھا اور کروڑوں نفوس پر مشتمل تھا، جس کے طبعی اور جغرافیائی معانادات نے صدیوں تک حملہ آوروں اور مہم جو فوجی سالاروں کو نونا کوں پنچے چوائے تھے، جس کی مشکلات نے یورپ کو دنوں میں فتح کر لینے والے سکندر کو مایوس و نامراد لوٹایا تھا، برطانیہ نے کس طرح قبضہ کیا اور پھر تقریباً ایک صدی تک کسی بہت بڑی مزاحمت کے بغیر اس پر حکمرانی کی۔ اس سوال کا جواب حاصل کرنے کے لیے ہم کو لامالہ طور پر استعمار کی سیاسی حکومتِ عملی کا جائزہ لینا ہو گا اور یہ دیکھنا ہو گا کہ برطانیہ نے ہندوستان کے حالات کے تناظر میں یہاں اپنے حکوم کو کس طرح تیئی بنا لیا۔ اس

ضمیں میں جو نقطہ ہائے نظر اب تک پیش کیے گئے ہیں ان کا بھی جائزہ لیا جانا چاہیے اور ان کی تشریحی و قوت (explanatory value) کا تعین کیا جانا چاہیے۔ مثلاً ایک مقبول عام تصور یہ ہے کہ انگریز نے اپنے اقتدار کے تسلیم کے لیے تقسیم کرو اور حکومت کرو (divide & rule) کی پالیسی کو اختیار کیا۔ یہ تصور خاص طور سے ہندوستان کے نیشنل سٹ تاریخ نویسون میں بہت مقبول ہے مگر اس تصور کو نوآبادیاتی دور کی جملہ پالیسیوں پر منطبق کر کے دیکھا جائے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ محض جزوی طور پر ہی درست ہے۔ استعمار کی پالیسی کہیں زیادہ گہری، دُورس، باریکیوں کی حامل اور اس کے اپنے نقطہ نظر سے مفید مطلب تھی۔ انگریز کو جہاں تقسیم کرو اور حکومت کرو، کا طریقہ سودمند نظر آیا وہاں اس نے اس کو استعمال کرنے میں کسی تامل سے کام نہیں لیا مگر اس کے ساتھ ساتھ جہاں اس کے مقاصد کا تقاضا تھا وہاں اس نے ہندوستان میں ارتباط اور تنظیم بھی کی۔ بالخصوص انگریز نے ایک ایسا انتظامی ڈھانچہ تشكیل دیئے کہ اہمیت دی جو باہم مر بوط تھا اور جس کو حتیٰ الامکان داخلی مفاداں سے پاک رکھنے کی کوشش کی گئی تھی۔ تو پھر انگریز کی سیاسی حکومت عملی کو کس طور پر بیان کیا جائے؟ ہماری دانست میں انگریز کی حکومت عملی، کنٹرول کی حکومت عملی تھی اور یہ کنٹرول ہی اس کی مختلف النوع پالیسیوں اور اقدامات کا ملہتہ میں مقصود تھا۔ اسی کنٹرول پہلے ناواقف تھا۔

استعمار کی سیاسی حکومت عملی کے تجزیے سے قبل مختصر آیہ دیکھ لینا بھی ضروری ہے کہ اس استعمار کے معماشی مفاداں کی نوعیت کیا تھی اور ہندوستان میں ان کی تجھیل کے مضرات سماجی سطح پر کس شکل میں سامنے آئے؟ استعمار کا استعمار ہونا ہی اس امر کی وضاحت کر دیتا ہے کہ بنیادی طور پر یہ معماشی لوٹ کھسوٹ کا نظام ہی تھا۔ ستر ہویں صدی سے ہندوستان کے مادی اور انسانی وسائل پر برطانیہ کی نظر تھی۔ سو 1757ء کے بعد سے جو جو علاقے انگریزی تصرف میں آتے چلے گئے ان کے مادی وسائل کو برطانیہ کی صنعتی ترقی ہی کے لیے استعمال نہیں کیا گیا بلکہ دنیا کے دوسرے خطوں میں برطانوی مفاداں کے ساتھ بھی ان کو مر بوط کرنے کا عمل جاری رہا۔

کھوٹ میں اُن کو بھی اپنا شریک بنایا جائے تاکہ وہ اس نظام کے کل پرزوں کی حیثیت سے اپنا تعادن فراہم کر سکیں۔

اگر بیزی تسلط میں آنے سے پہلے کے ہندوستان کی معاشی و سماجی صورتِ حال کے بارے میں بہت کچھ لکھا جا دکا ہے۔ اس ضمن میں مارکس کے تجزیے پر بھی خاصی بحث ہوتی رہی ہے اور ہندوستان کی پسمندگی کی جو تصویر مارکس نے پیش کی تھی ایک عرصہ، ہی حرف آخ کے طور پر تسلیم کی جاتی رہی لیکن نئی تاریخ نویسی اب یہ اصرار کرتی نظر آتی ہے کہ مارکس کی تصریحات اور ہندوستانی معاشرے کے جو دلکشی بابت اس کا تیقین جو پیشتر بر طاب نوی پارلیمنٹ کی بحثوں سے اخذ کر دہ تھا، خاصی حد تک محل نظر ہے۔ ہندوستان نے تو اتنا پسمندہ تھا اور نہ ہی اس کا جمود عہد و عظی کے مقام پر کھڑا تھا۔ ہندوستان میں تجارتی سرگرمیاں پروان چڑھ رہی تھیں۔ صنعت سازی شروع ہو چکی تھی اور تجارتی و کاروباری خطے نئی طرز کی منڈیوں کی شکل اختیار کرتے جا رہے تھے۔ جہاز سازی کے کام سے یہ امر بھی واضح تھا کہ ہندوستان کی بندروگا ہوں سے دنیا کے دوسرے ملکوں تک تجارت کا رجحان بھی فروں تھا۔ ہندوستان کی نوآپادی بننے کے بعد اگر بیز نے یہاں کے پیداواری نظام میں تبدیلیاں کیں اور یہ اُسی کے زیر اثر ہوا کہ ہندوستان میں ملکیت یافتہ زمینداری کا آغاز کیا گیا۔ فیوڈل ازم کی یہ ساری شکل جو اگر بیزی استعمار کی مر ہوں منت تھی ہندوستان کے لیے اگر بیز کا ایک ایسا تحفہ تھا جس کی ریشہ دو ائمہ سے ہم آج تک عہدہ برآ نہیں ہو سکے۔ اگر بیز نے یہاں صرف فیوڈل ازم کو متعارف ہی نہیں کیا بلکہ بعد کے برسوں میں فیوڈل طبقے کو مستحکم

کرنے میں غیر معمولی لمحیٰ لی اور جب کبھی فیوڈل کلاس بھر جان سے دوچار ہوئی تو استعماری حکومت ہی اس کی مدد کوآئی۔ چنانچہ انسویں صدی کے اوآخر میں زمیندار طبقہ ساہوکاروں کے قرضوں کے بار تلے آنا شروع ہوا اور قرضوں کی ادائیگی کے لیے زمینیں گروی رکنے پر مجبور ہوا تو حکومت 1900ء کے ساتھ مداخل ہوئی اور The Punjab Alienation of Land Act 1900ء کے زرعی طبقے اور غیر زرعی طبقات کی تخصیص قائم کر کے زرعی طبقے سے غیر زرعی طبقے کو زمین کی منتقلی پر پابندی عائد کر دی۔ 1924ء اور 1928ء میں حکومت نے پھر مداخلت کر کے زمیندار طبقے کی پوزیشن کو مسح کیا۔ استعماری حکومت کا مقصد واضح تھا کہ وہ ہندوستان کی زرعی معیشت میں جو خود انگریز کے لیے ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت رکھتی تھی، اپنے حلیف طبقے کو مسح کیا جا ہتی تھی تاکہ اس شعبے میں اس کی منفعت اندازی میں کسی قسم کی رکاوٹ پیدا نہ ہو۔

زراعت کی طرح تجارت، صنعت اور کاروبار کے شعبوں میں بھی انگریزی پالیسیوں کے نتیجے میں نئے طبقات وجود میں آئے جن کو ہندوستانی بورڈوازی کے طور پر زیر بحث لایا جا سکتا ہے۔

زراعت ہو یا صنعت و تجارت، ان شعبوں میں نوآبادیاتی پالیسیوں کے نتیجے میں پیدا ہونے والی نئی اشرافیہ استعماری نظام سے نامیاتی طور پر جزی ہوئی تھی اور اس کا تمام تر انحصار نوآبادیاتی سرپرستی پر تھا۔ یہ اشرافیہ استعماری مقاصد کے حصول میں معاون تھی اور استعمار کے تسلسل کے لیے اس کی خدمات ہر وقت حاضر تھیں۔ یہی اشرافیہ استعمار کے سیاسی نظام کی موزوں ترین افرادی قوت بن سکتی تھی۔ چنانچہ جب سیاسی اداروں کا آغاز ہوا اور ان کا ارتقائی عمل شروع ہوا تو یہی اشرافیہ جس نے اہلکاروں کی حیثیت سے اس نظام کو آگے بڑھایا۔

1858ء میں برطانیہ کے ہراہ راست کنٹرول میں آجائے کے فوراً بعد ہندوستان میں تقریباً تسلسل کے ساتھ سیاسی ادارہ سازی ہوئی۔ 1858ء ہی میں پہلا گورنمنٹ آف انڈیا ایکٹ آیا جس کا مبینہ مقصد ہندوستان کو ایک بہتر حکومت فراہم کرنا تھا۔ یہ ایکٹ مکمل شکوں پر مشتمل تھا اور اس میں ہندوستان کے نظام و نسق، برطانیہ سے اس کے کنٹرول کے طریقہ کار، ہندوستانی بول سروں، اشکار مارکیٹوں، بیلکنگ، آڈٹ، مسلح افواج، غرض متعار شعبوں میں ابتدائی اقدامات اٹھائے گئے تھے۔ 1858ء کے اس ایکٹ کے بعد 1919ء تک کوئی چودہ ایکٹ آئے جنہوں

نے ان ابتدائی اقدامات میں مزید وسعت پیدا کی اور یہ ہندوستان میں انگریزی تسلط کو سیاسی اور انتظامی اعتبار سے مغلکم کرتے چلے گئے۔

انگریزی حکمت عملی کے چار پہلو بہت نمایاں تھے۔ پہلا یہ کہ آغاز ہی میں انگریز نے یہ رائے قائم کر لی تھی کہ ہندوستان کو کنٹرول کرنے کے لیے مقامی لوگوں کو شمولیت کا احساس دینا خود اُس کے لیے بہت ضروری ہے۔ 1857ء کے بعد بعض انگریز عوام نے اس نتیجے تک پہنچ کر ہم اپنے قوانین پر اس وقت تک عمل درآمد نہیں کروائتے جب تک مقامی باشندوں کو یہ احساس فراہم نہ ہو کہ یہ قوانین ان کے مفاد میں ہیں اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ قانون سازی کے عمل میں مقامی لوگوں کی شمولیت کی گنجائش رکھی جائے۔ خود سید احمد خان نے اسکا باغاوت ہندوں میں اس چیز کی نشانہ ہی کی کہ ہندوستانیوں کو باغاوت پر آمادہ کرنے میں اس امر نے اہم ترین کردار ادا کیا تھا کہ وہ نظم حکمرانی سے مکمل طور پر اتعلق بنا دیئے گئے تھے اور جن قوانین پر ان کو چلنے کے لیے کہا جا رہا تھا وہ عوام کے مزاج کو پیش نظر رکھ کر نہیں بنائے گئے تھے۔ بعد کے برسوں میں اس رائے پر عمل درآمد ہوا اور ہندوستانیوں کی شمولیت کو قانون سازی کے لیے کچھ اس طرح جگہ فراہم کی گئی کہ قوانین کا مقصد تو استعمار ہی کا تھا مگر ان کو بنانے میں مقامی کردار بھی شامل کر لیا گیا۔ یہ اقدام خاصی حد تک لوگوں کی تشقی کا ذریعہ بنا۔ ہر کوئی اس دام ہرگز زمین کو سمجھنے کا اہل بھی نہیں تھا اور پھر وہ مقامی سیاسی اشرافی جس کے معاشر مفادات انگریز ہی کے مر ہوں ملت تھے، اُس کے لیے تو یہ نظام بہت ہی موزوں تھا کہ اس کے ذریعے اُس کو انگریز انتظامیہ کا تقریب حاصل ہوتا تھا اور یہ تقریب ہر دو فریقین کے لیے کار آمد تھا۔

قانون سازی کے عمل میں مقامی آراء و تجاذب یہ کوسمونے اور مقامی کردار کے لیے گنجائش پیدا کرنے کے پیچھے صرف استعماری 'دانش' ہی کا رفرمانہ نہیں تھی بلکہ ایک استعماری مجبوری کا بھی اس میں برا اعمل ذلیل تھا اور وہ مجبوری یہ تھی کہ ہندوستان جیسے وسیع و عریض ملک کو تو ہندوستان میں رہتے ہوئے بھی کنٹرول کرنا کا درد تھا چہ جائیکہ لندن سے کل وقی طور پر ہندوستانی امور کی جزیئات پر قانونی خام فرمانی کی جاتی۔ چنانچہ پیر راب (Peter Robb) نے اپنی حالیہ تصنیف میں یہ نکتہ اٹھایا ہے کہ باوجود اس کے کہ ماضی میں ایسٹ انڈیا کمپنی اپنے بورڈ آف کنٹرول کے سامنے چنتی جواب دے تھی، 1858ء کے بعد ہندوستانی حکومت، برطانوی پارلیمنٹ اور وزیر ہند کے سامنے اس

سے کہیں زیادہ جوابدہ قرار پائی گئرنے تو ویسٹ میٹر (برطانوی پارلیمنٹ) اور ناہی وائٹ ہال (برطانوی حکومت) ہندوستان کے لیے مطلوب قانون سازی کی مقدار اور اس پر عمل درآمد کے کا عظیم سے عہدہ براہ کشته تھے۔ یہ کام ہندوستانیوں کے تعاون کے بغیر ممکن ہی نہیں تھا۔ سو 1861ء میں برطانوی ہند کو لی جس سلیٹوں کے ذریعے قانون سازی کا اختیار حاصل ہوا۔ 1860ء کے پورے عشرے میں یوں اور فوجداری قوانین بننے تو ائمہ شہادت وضع کیے گئے اور ہائی کورٹس تکمیل پائیں جن کے انتظام و انصرام میں ہندوستانیوں کو بھی ایک کردار دیا گیا۔ (1)

انگریزی حکمت عملی کا دوسرا پہلو یہ تھا کہ ہندوستان میں نمائندگی کے نظام کو ایک ترجم کے ساتھ نافذ کیا جائے تاکہ اس نظام کو اتنے وسیع و عریض ملک میں نافذ کرنے میں ناقابل عبور مشکلات کا سامنا نہ کرنا پڑے۔ (2) چنانچہ یہ نظام ابتدائی کو نسلوں کی سطح پر اور وہ بھی نامزد گیوں کی حکمل میں شروع ہوا اور مرحلہ اس میں 'نمائندگی بذریعہ انتخاب' کو جگہ دی جانے لگی۔

1880ء کے عشرے میں جب مخلص کے اداروں میں ایسے ارکان کی گنجائش پیدا کی گئی جو منتخب ہو کر ان اداروں تک پہنچتے تھے تو اس اختراع کا بھی ایک سبب تھا جس کی طرف ڈیوڈ بیج (David Page) نے توجہ دلائی ہے۔ بیج کا کہنا ہے کہ لوکل سیف گورنمنٹ کے اداروں میں انتخابی اصول کو متعارف کروانے کا اصل سبب مالیاتی تھا۔ کیونکہ فیصلہ یہ کیا گیا تھا کہ مقامی باشندے ہی مقامی انتظامیہ کے پیشتر اخراجات کو برداشت کرنے کے ذمہ دار ہوں گے لہذا زیادہ سے زیادہ لوگوں کو اس نظام کی طرف مائل کرنا بھی ضروری تھا را تاکہ مالیات کی فراہمی میں آسانی ہو۔ اس نظام کو خوشنگوار اور قابل قبول بنانے کے لیے مقامی سطح پر منتخب نمائندگی کے اصول کو ترویج دی گئی۔ (3)

برطانوی استعمار کے ابتدائی انتظامی ڈھانچے کی وضاحت کرتے ہوئے ڈیوڈ بیج لکھتے ہیں کہ 1857ء کے بعد ہندوستان میں برطانوی سلطنت کا نظام تین سطحوں پر استوار ہونے والی مطلق العنانیت (autocracy) کی حیثیت رکھتا تھا۔ سب سے بلند تر اور قومی سطح پر استعماری اقتدار و اختیار تھا جو اسرائے اور اس کی کوئی استعمال کرتے تھے۔ اس سطح سے جاری ہونے والے احکامات پھیل سطح یعنی صوبوں تک پہنچتے تھے جہاں ان پر عمل درآمد گورنر اور اس کی کوئی کمی کی ذمہ داری تھی اور یہاں سے جاری ہونے والے احکامات مزید پھیل سطح پر یعنی ڈسٹرکٹ افسروں اور ان کے نائبین تک پہنچتے تھے جو ان پر عمل درآمد کی ذمہ داری پوری کرتے تھے۔ اس نظام میں ضلعی

Federation) سے تعبیر کرتے ہیں۔ اس نظام میں ایک حقیقی وفاقی نظام کی روح موجود نہیں تھی اور صوبے حقیقی خودختاری سے محروم تھے۔ 1919ء کے ایک میں صوبائی گورنرزوں کو غیر معمولی اختیارات فراہم کیے گئے تھے لیکن اس کے باوجود صوبوں اور مرکز کے اختیارات کا سانچہ وفاقی طرز کا ہی بتایا گیا تھا اور صوبوں کے اختیارات ایک میں الگ الگ طور پر بیان کر دیئے گئے تھے۔

انگریزی حکمت عملی کا چوتھا پہلو یہ تھا کہ ہندوستان میں مقامی آبادی کو اتنی سیاسی چنجائش (political space) ضرور فراہم کر دی جائے کہ موجود نظام ہی کے دائرے میں رہتے ہوئے لوگوں کی سیاسی ضرورتوں کو پورا کیا جاسکے۔ اس سیاسی space کے نہ ہونے سے اضطراب بڑھ کر انتشار اور بغاوت کا رُخ اختیار کر سکتا تھا۔ سو اس امکان کے سہ باب کے لیے ضروری تھا کہ لوگوں کو مکمل طور پر مغایرہ اور بیگانگی سے دوچار نہ کیا جائے۔ یہی نہیں بلکہ دلچسپ بات یہ ہے کہ خود انگریز کے ایسا پر ہندوستان میں سیاسی تنظیم کا ری کی بھی حوصلہ افزائی کی گئی اور پہلی اہم سیاسی تنظیم یعنی کانگریس بنی ہی لارڈ ڈفرن (Lord Dufferin) کی تائید اور اے ڈبلیو ہیوم (A.W. Hume) کی کاوشوں سے۔ کانگریس نے انگریزی اقتدار کو چیخ کرنے کی بجائے اس سے ہم آہنگ ہو کر سیاسی مطالبات کی راہ اپنائی۔ ہندوستانیوں کو ایک قوم کے ساتھ میں ڈھالنے کی ذمہ داری کو کانگریس نے اپنا مقصد اولین قرار دیا لیکن ساتھ ہی یہ عنده بھی دیا کہ وہ برطانوی حکومت کے لیے ہندوستانیوں میں وفاداری کے جذبات کی چم ریزی کرے گی۔ بعد ازاں جب 1906ء میں مسلم لیگ کا قیامِ عمل میں آیا تو گو کہ اس نے سب ہندوستانیوں کی بجائے صرف ہندوستانی مسلمانوں کے مفادات کے لیے آواز اٹھانے کا عزم ظاہر کیا مگر اس نے بھی انگریز کے ساتھ مسلمانوں کی وفاداری کے لیے راستہ ہموار کرنے کو اپنے مقاصدِ قیام میں شامل کیا۔

آنندہ بر سوں میں کانگریس اور مسلم لیگ دونوں کی ہی سیاسی جدوجہد ایک طویل عرصے تک سیاسی اصلاحات کے نفاذ، ہندوستانی امور میں ہندوستانیوں کی شمولیت میں اضافے، نمائندہ اداروں، جوابدہ حکومت اور سیلف رول جیسے مطالبات تک محدود رہی۔ مسلم لیگ کی سیاست میں اضافی طور پر مسلمانوں کے لیے تحفظات کے اصول اور ان کے لیے معتقد بہ نمائندگی کے مطالبات بھی شامل تھے۔ لیکن کانگریس اور لیگ کی سیاست بڑی حد تک انگریز کے فرمانہم کردہ آئینی اور

سیاسی دائرہ کارکی حدود میں ہی رہی۔ تبی جوہ ہے کہ انگریز اور لیگ کا انگریزی حکومت کے ساتھ سارا معاملہ مذاکرات، عرض داشتوں، تراردادوں، گول میز کا نفرزنوں، مختلف کیشنوں کے قیام اور یک بعد دیگرے سامنے آنے والی آئینی تجادیز کے حوالے سے آگے بڑھا۔ دنیا کے دوسری نوآبادیاتی خطوں میں استعماری طاقتلوں کے خلاف جس طرح کی مسلح جدوجہدیں وجود میں آئیں ویسی جدوجہد ہندوستان کی دونوں بڑی سیاسی جماعتوں نے نہیں کی۔ ہندوستان میں مسلح جدوجہد کرنے والے گروہ بھی موجود تھے مگر ان کو راج کی تاہران عکری قوت سے چکل دیا۔ یہ انگریزی استعمار کی اپنے نقطہ نظر سے کامیاب حکمت عملی ہی تھی کہ اس نے ہندوستان میں اپنے ایسا پروپر شروع کر دیا جسی اعلیٰ عمل میں مقامی سیاسی اشرافیہ کو طے کر دہ کھلیل کے اصولوں پر چلنے پر مائل رکھا اور یوں انگریز کو کسی بہت بڑے بحران اور اکھاڑا چھاڑا یا انتقامی صورت حال کا سامنا نہیں کرنا پڑا۔ یہاں تک کہ تقسیم ہند کے بعد بہت سے انگریز مصنفوں نے ہندوستان اور پاکستان کی آزادی کو آزادی ترارویں کی بجائے انتقال اقتدار (Transfer of Power) سے موسم کرنا مناسب سمجھا ہے۔ گویا ان کے خیال میں انگریز نے اقتدار ہندوستان اور پاکستان کو منتقل کیا ہے، وہ کسی تحریک آزادی کے مقابلے میں ناکامی سے دوچار ہو کر واپس نہیں آیا۔

انگریز کی مذکورہ بالا حکمت عملی اس نقطہ نظر سے کامیاب بھی رہی کہ 1857ء کے بعد کے برسوں میں اس پالیسی کی چاروں جہات سے انگریزی استعمار کو حسب توقع تقویت حاصل ہوئی۔ سوال یہ ہے کہ اس حکمت عملی کا حقیقی نتیجہ کیا تکلا اور انگریزی اقتدار اس بڑی حد تک کامیاب حکمت عملی کے باوجود میسوں صدی کے وسط تک ہندوستان سے رخصت پر مجبور کیوں ہوا؟ اس سوال کے جواب میں تین نکات پیش کیے جاسکتے ہیں۔

پہلی بات یہ کہ جو نظام بظاہر بہت سوچ بچار اور معروضی خانقان کو پیش نظر رکھتے ہوئے برطانوی کنسٹرول کو یقینی بنانے کے لیے وضع کیا گیا تھا اور جو بظاہر کامیابی کے ساتھ چلا بھی، اس کے داخلی تضادات بھی تھے۔ اس نظام کے *structural contradictions* یہ ہی تھے جن کے نتیجے میں ناقابل عبور مشکلات پیدا ہوئیں جن کو باوجود کوشش کے استعماری نقشہ گر حل نہیں کر سکے۔ کوئی لوگوں اور پھر صوبوں کی مسلح پر نمائندگی دینے کا عمل مزید نمائندگی اور بہتر سے بہتر نمائندگی کے مطالبوں پر مشتمل ہوا۔ یہاں تک کہ سسٹم کا *delivery mechanism* بے بسی کے

کر کہا تھا کہ ”جس طرح ہماری سرکار بلا خوف یورپی عدل و انصاف، نظم، قوانین اور اپنی برتری کا اطلاق ہندوستانیوں پر کرتی ہے اسی طرح ہماری بنا کی ہوئی عمارتوں میں ان اقدار کا آرٹ ظاہر ہونا چاہئے تاکہ وہ اعلیٰ یورپی معیار کی نمائندہ نظر آئیں۔ یہ عمارتیں ہماری اور ہندوستان میں ہماری موجودگی کی علامت ہوں تاکہ مقامی ہندوستانی نہ صرف ان کی عزت کریں بلکہ ان کی تعریف بھی کریں۔

ویم ایمرسن نے راجرز اسمج سے اختلاف کیا تھا۔ اس کا موقف تھا کہ برطانوی حکام کو عمارت کے نئے اشائیل ہندوستان نہیں لانا چاہئے بلکہ ان عمارتوں ہی جیسی عمارتیں بنانا چاہئیں جو ہندوستان کے مسلمان حکمرانوں نے مقامی عمارت سازی کے آرٹ کا استعمال کر کے بنوائی ہیں۔ ان ہی عمارتوں میں یہ حکمران اپنی ضروریات اور اپنے خیالات کے تحت موزوں تبدیلیاں کر لیتے تھے۔ مشرق کے مقامی باشندوں کے لئے مغرب کے طرز کی عمارتیں بالکل موزوں نہیں ہو سکتی ہیں۔

نوآبادیاتی مستشرقین نے ایک ایسے ہندوستان کی خنی تصویر تیار کی تھی جو ماضی میں زندگی کرنے والے ہندوستان کی تصویر تھی۔ میکنالوجی کے حلقہ سے آنکھیں ملانا اس ماضی پرست ہندوستانی سماج کے لئے بامکن تھا اسی لئے اپنی ماضی کی شان و شوکت اور ماضی کے کارنا موسوں کے پوجو ہندوستان ایک ایسا سماج تھا جو تھات، سائنس کے عجائبات سے تکمیل لاعلمی کی تاریکی میں ڈوبا ہوا تھا اور اس کا اوڑھنا پچھونا صرف مذہب تھا۔ ہندوستانی تاریخ کو از سرنو بناتے ہوئے انگریزوں نے ہندو دوڑ اور مسلمان دور میں تقسیم کیا تھا اگر اپنے سلطنت کے زمانے کو عیسائی عہد نہیں کہا تھا۔ ہندوستانی تاریخ کی اس درجہ بندی نے ہندوستان پر انگریزوں کی حکمرانی کے راستے میں آسانیاں پیدا کر دی تھیں۔ ہندوستان کے عوام کے مابین جو مشترک ثقافت فعال تھی انگریز میرخوں کی اس طرح درجہ بندی نے اسے کاری ضرب لگائی تھی۔ انہوں نے سماج میں سیاست، حکومت کی بنیاد پر اختلافات کو بڑھا دیا تھا۔ ہندوستانی سماج کی بناوٹ کا بیان بھی نوآبادیاتی قوتوں نے اس طرح کیا ہے کہ جس پر ہندوؤں اور مسلمانوں کے مذاہب کی چھاپ گھری اور نمایاں ہے۔ اس طرح انہوں نے ہندوستانی سر زمین کی تحرک رنگارگی اور بھانست بھانست کے مختلف رنگوں اور روپوں کی حقیقت کو دیوار سے لگا دیا تھا۔ اس نے مقامی آبادیوں کی فعال قوت اور

تحقیقیت کی تردید کی۔ فرگون نے اگرچہ ہندوستانی عمارتوں کے مختلف مظاہر سے تو انکار نہیں کیا ہے لیکن دوسری طرف اس نے ان عمارتوں کی ہندو اور مسلمان کی بنیاد پر پہچان کا تعین کیا ہے۔ اس طرح ہندو بادشاہوں نے جو عمارتیں بنوائیں وہ ہندو اور مسلمان حکمرانوں نے جو عمارتیں بنوائیں وہ مسلمان تواریخ میں دی گئیں۔

سرکاری مورخوں، درجہ بندوں اور اصطلاحات بنا نے والوں نے ہندوستانی عمارتوں کے اس بڑے ذخیرے کو جو ہندوستان کے ہر علاقے کے عوام کے لئے مشترک اقدار کے نمونے تھے اس تاریخی حقیقت پر بہت کم توجہ دی تھی۔ انہوں نے اس حیرت انگیز سیکیورنیٹری کو دباؤ کر صرف ان عمارتوں کی شان کے قصیدے لکھے جو ہندوستان میں برطانوی راج نے بنوائی ہیں۔ جب مقامی آبادی پر دھونس بھانے اور رعب ڈالنے کے لئے ویلزی نے اپنے لئے ایک شاندار محل بنوانے کا فیصلہ کیا تھا تو اس کا خاکہ یورپی بیویت کی بنیاد پر تیار کروایا تھا تو عمارت سازی کے لئے مقامی ہنرمندوں سے کام نہیں لیا تھا۔ راج کے ابتدائی زمانے میں عمارتیں فوج کے انجینئر ہنرمندوں سے کام نہیں لیا تھا۔ اگریز حکام نے بعض عمارتوں میں مقامی صورتوں کی پونڈ کاری کے لئے بھی جیسے کہ اجیر کے میوکانج کی عمارت مقامی ماہرین تعمیرات کو اس قابل نہیں سمجھا کہ ان سے کام لیں۔ ایک ایسے ہندوستانی سماج میں جس نے دنیا کا ساتواں عجوبتائی ملک جیسی عمارت بنائی ہو اگریز حکام کو ماہر ہندوستانی عمارت سازوں میں کوئی صلاحیت نظر نہیں آئی تھی۔

عمارت سازی کی مہارت کے شعبے میں بھی نوآبادیاتی راج نے درجہ بندی کے ذریعہ فریق کو بڑھا دیا تھا چنانچہ مقامی ماہر عمارت سازوں کے لئے مسٹری کی اصطلاح کو اچھا لگا گیا تھا جس کے نتیجے میں ان کی حیثیت کم تر ہو گئی تھی۔ اس میں مزید پچھلی اس وقت پیدا ہوئی جب سرکار نے انجینئر مگ کی تربیت گاہیں قائم کی تھیں جہاں ایسے تربیت یافتہ ہنرمندوں نے تھے جو عمارتیں بنانے والی قوتوں یعنی مزدوروں اور کارگروں کوہدایات دیا کرتے تھے۔ اس میں بھی برطانوی راج نے اس فرق کو برقرار رکھا تھا کہ ان تربیت گاہوں کے فارغ التحصیل ہندوستانیوں کو برطانیہ کے کسی تربیتی درسگاہ کے فارغ التحصیل انگریز کے مقابلے میں کم تر ہی سمجھا جاتا تھا۔ ہندوستان میں برطانوی راج نے عمارت سازی کے کام کا بوجھا ان ہی مقامی تربیت یافتہ ہنرمندوں کو پردازا تھا۔ کیونکہ برطانیہ سے بڑی تعداد میں تربیت یافتہ ماہرین کو بلانا ممکن نہیں تھا۔ برطانوی انجینئروں کا

فقد ان ان دنوں ہو گیا تھا جب برطانوی سرکار نے ہندوستان میں فتحی عمارتیں بنانے کا ایک بڑا منصوبہ شروع کیا تھا اور ایک امور عامہ کا مکمل قائم ہو گیا تھا یعنی (پی۔ ڈبلو۔ ڈی)۔

ہندوستان میں اکثر انگریزوں نے عمارت سازی کی زندہ ہندوستانی روایت کو نظر انداز ہی کیا لیکن جو عمارتیں ہندوستان کے مقامی بیوپاری بناتے تھے ان میں ہندوستانی روایت کا اظہار ہوا ہے۔ ہندوستان کے بیوپاری طبقے صاحبان اقتدار اور جاگیرداروں میں پائے جانے والے مغربی تہذیب کے تسلط سے نبنتا آزاد تھے۔ مقتدر اور جاگیردار ہندوستانی طبقہ بنا یا ہی انگریزوں نے تھا اس کے باوجود یہ طبقہ بھی اپنی عمارتوں کی تعمیر میں ہندوستانی روایت سے استفادہ کرتا تھا۔ اس وجہ سے ہندوستانی قسم کی عمارتیں ہندوستان میں تعمیر ہو سکیں جن کا ذکر ہندوستان آنے والے یورپی سیاحوں اور اصلی انگریز حکام نے بھی کیا ہے۔

میا اسکول آف آرٹ کے ہانی پرنسپل جان لوک وڈ کپلنگ نے عوام کی دستکاری کے آرٹ کی تخلیقی قوت کا اعتراف کیا تھا۔ میا اسکول آف آرٹ کے پرنسپل کی حیثیت میں اس نے پورے پنجاب کا دورہ بھی کیا تھا تا کہ ذوق و شوق رکھنے والے ہندوستانی ڈھنوں کو آرٹ اسکول میں داخل ہونے کی ترغیب دے۔ اس نے دستکاری کے ان اسکولوں کا بھی دورہ کیا تھا جو سرکار نے قائم کئے تھے۔ ان کی عمارتوں کے بارے میں اس نے لکھا ہے کہ ”اگر ہم ہندوستانی ڈھنوں کے زندہ و فعال قوت کے بارے میں جانتا چاہیں، ان کی موجودہ حالت اور مستقبل میں ان کے امکانات کا اندازہ کرنا چاہیں تو اس کے لئے ہمیں مقامی عمارتوں ہی کا مطالعہ کرنا ہو گا۔“ (9)

جیسا کہ تو قع تھی نوآبادیاتی انتظامیہ کے حکام نے کپلنگ اور دوسرے اہل الرائے کے زندہ و فعال روایت کے بارے میں خیالات کوئیں مانا تھا۔ ان کا موقف یہ ہا کہ اس روایت کے معاملہ کرنے کے سیاسی نتائج ان کے حق میں مفید نہیں ہو سکتے ہیں۔ ہندوستانی لوگوں کو اگر زندہ و فعال، آرٹ کے شعبے میں تخلیق کار مان لیا جائے اور یہ بھی کہ معاصر سائنسی شعبوں نے جو کچھ پیش کیا ہے اسے بھی ہندوستانی نہ صرف سمجھنے بلکہ تخلیل کرنے کی بھی صلاحیت رکھتے ہیں تو پھر خود مفت رکھر انی کی صلاحیت کو کبھی ماننا پڑے گا یہ بھی ماننا ہو گا کہ وہ اپنے لئے اپنے فیصلے کرنے کی بھی صلاحیت رکھتے ہیں، پھر ہندوستان پر برطانیہ کی حکمرانی کا کیا جواز ہو گا۔ نوآبادیاتی حکام ہندوستانی قوم پرست جذبات سے اسی قدر دور ہے جس قدر کہ سیاست میں قوم پرست تحریک سے رہے تھے۔ انہوں

نے ایک ایسے فلسفے اور انکار و خیالات کی سر پرستی کی تھی جس کا مقصد ہندوستانیوں کو حال موجود، سائنس و تکنیکالوجی کی حقیقتوں اور ہر قسم کے قوم پرستانہ اندرا نظر سے دور رکھنا تھا۔ اسی لئے انہوں نے مذہب کی بنیاد پر تقسیم اور مذہبی مباحث کو بڑھاوا دیا تھا۔ بعد نوآبادیاتی زمانے میں بھی پورے ہر صفت میں ریاستی ڈھانچے مذہبی فرقہ واریت کو ہی بڑھاوا دے رہی ہے جس کے ہولناک نتائج ہندوستان میں گجرات اور پاکستان میں کراچی میں ظاہر ہوئے ہیں۔ (10) اس تناظر میں ہمیں اپنی عمارت سازی پر توجہ دینا چاہئے، بے سوچے سمجھے مغرب کی تقلید سے پہلو بچانا چاہئے اور اپنی روایت کے ثابت پہلوؤں کا انتخاب کرنا چاہئے۔

## حوالہ جات

1- فرگون جیمس، (1808-1886ء) نے عمارتوں کا مطالعہ کرنے کے لئے ہندوستان کا دورہ کیا تھا (1835-42ء)۔ 1845ء میں وہ ہندوستان سے واپس ہوا تھا۔ پھر وہ رائل ائمیاک سوسائٹی سے وابستہ ہو گیا تھا۔ 1840ء میں وہ پہلے پیلک و رکس کے کمشنر کا بھی سکریٹری رہا تھا۔ 1869ء میں اس نے ”پکج کسال شریش آف این ہیٹ آرکیٹیکچر“ ان ہندوستان: راک کٹ ٹیکمپل آف اٹھیا: این ہٹاریکل انکو اڑی ان دی ٹرو پرنسپل آف یوٹی ان آرٹ، ہٹری اٹھیں آرکیٹیکچر وغیرہ لکھی تھی۔ اس کو RIBA سے آرکیٹیکچر میں سونے کا تمغہ بھی ملا تھا۔ (ڈکشنری آف اٹھیں بائیوگرافی، بک لینڈ 1905ء، اشاعت دوم 1985ء)۔

2- منکاف تھامس، آر۔ موڈرن اٹھیا این اٹھر پر ٹیپو بلٹھالو جی۔ اسٹرلینگ پبلشرز 1990ء۔ آرکیٹیکچر ایڈ دی رپریزنسیشن آف امپاریٹھیا۔ 1860-1910ء میں 44۔

3- منکاف تھامس، آر۔ آرکیٹیکچر ایڈ دی رپریزنسیشن آف ایمپاریان اٹھیا، 1910-1860ء۔ این اٹھر پر ٹیپو بلٹھالو جی مرتبہ منکاف، اسٹرلینگ پبلشرز۔

4- نیلسن، اشن یورپین آرکیٹیکچر ان اٹھیا، فہری ایڈ فہری، لندن 1968ء۔

5- پرویز وندل، ارین اپسیس ایٹھ این ایکسپریشن آف پاور، جیل آف اٹھیں انسٹیوٹ آف آرکیٹیکٹکس، اپریل 1993ء۔

6- سموئیا کاسکی، بکھنڈو اب، آرکیٹیکچر ایڈ آیڈ میٹنی۔ ای، ڈبلو۔ پی۔ اکناک ایڈ پیشکل دیکلی، ستمبر 2002ء۔

کاموں کی تصویروں کے مجموعے کا دیباچہ۔ راجپوتانہ 1890ء۔

8۔ بیک جے فری باہندوستان سرکار کے کانسلنگ آرکیٹیکٹ، ہندوستان میں تیمی اداروں کی عمارتوں کا دیباچہ۔

9۔ کپلنگ، جے۔ ایل۔ اندین آرکیٹیکچر آف ٹوڈے۔ دی جرٹ آف اندین آرٹ۔

10۔ ایضاً۔



## کتابی سلسلہ

دنیازاد

مدیر: ڈاکٹر آصف فرنخی  
B/115 بلاک نمبر 5 گلشنِ اقبال، کراچی

## تاریخ نویسی

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ نویسی کے موضوع پر ای۔ سیری دھارن (E. Sreedharan) کی کتاب ”تاریخ نویسی کی نسبی کتاب“ A Textbook of Historiography (500B.C. to 500A.D. 2000) ہے۔ اس میں مغرب اور مشرق میں تاریخ نویسی کی روایات کے ارتقاء کا جائزہ لیا گیا ہے۔

سری دھارن کے مطابق دسرے مرحلہ میں، جب آنے والے مورخوں کے لئے، ماضی کا مowa جمع ہو گیا، تو انہوں نے تاریخ کو اس کی روشنی میں ترتیب دیا، اس میں انہوں نے خود سے کوئی اضافہ نہیں کیا، بلکہ جو واقعات تھے، انہیں نے انداز سے، یا نئے اسلوب سے بیان کر دیا۔ اہل

یونان کا تاریخی تناظر اس وقت وسیع ہوا کہ جب سکندر دنیا کو فتح کرنے کے لئے لکھا، اس وقت ان کا داسطہ دوسری اقوام اور ان کے معاشروں سے ہوا، اس نے ان کے تاریخی وثائق کو وسیع کیا۔ چونکہ رومیوں نے ایک بڑی امپارٹ تشكیل کی تھی، اس لئے ان کے ہاں ”یونیورسل تاریخ“ کا قصور ہے۔ ایک اور اہم اضافہ اس عہد میں یہ ہوا کہ رومی جزوں اور سیاستدانوں نے اپنی یادداشتیں، یا سوانح حیات لکھیں، جس کا مقصد یہ تھا کہ وہ اپنے بیانات کے ذریعہ تاریخ میں اہم مقام حاصل کرنا چاہتے تھے۔ چونکہ سوانح حیات، ایک فرد کے نقطہ نظر سے لکھی جاتی ہے، اس لئے اس میں موضوعیت کا بڑا داخل ہوتا ہے۔ لہذا ان کی شہادتوں کو تسلیم کرنے میں مورخوں کو مشکلات پیش آتی ہیں۔

یونانی اور رومی تاریخ نویسی کی اہم خصوصیات یہ تھیں۔ اول اس میں انسان تمام سرگرمیوں کا مرکز ہے، اس لئے تاریخ اس کی کامیابی اور ناکامی کی داستان ہے، دوم یہ کہ انسان اپنی تقدیر خود بنتا ہے، سوم یہ کہ تاریخ میں جو واقعات بیان کئے گئے ہیں، ان میں ارتقاء اور ترقی کا تصور نہیں ہے۔ اس کمزوری کی وجہ سے تاریخی عمل کو سمجھنے میں دشواری پیش آتی ہے۔

تاریخ نویسی میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب یورپ نے عیسائی مذہب کو اختیار کر لیا، لہذا عہد و سلطی میں مذہبی عقائد نے ان کے تاریخی شعور کو بھی بدل کر رکھ دیا، اب زندگی کا مقصد یہ نہیں رہا کہ اس دنیا کے بارے میں سوچا جائے، بلکہ یہ تھا کہ اگلی دنیا کی فکر کی جائے، اور روح کی نجات کے لئے جدوجہد کی جائے۔ اب تاریخی عمل کی ابتداء اور اس کی انتہا بھی متین ہو گئی۔ تاریخ میں توریت اور انحصار کے واقعات کو اہمیت دی گئی۔ یہودی روایات و اساطیر کے ذریعہ قدیم تاریخ کو بیان کیا گیا۔ لہذا اب تاریخ کا مقصد مذہب کی خدمت کرنا تھا، اس میں تحقیق و تدقیق کی کوئی گنجائش نہیں تھی، تاریخی عمل کو اس نقطہ نظر سے دیکھا گیا کہ انسان خدا کے ملن اور خدا کے منصوبوں کو پورا کر رہا ہے، لہذا وہ کوئی آزاد اور خود مختار نہیں ہے۔ دوسری اہم بات یہ تھی کہ عیسائی مذہب میں چونکہ سب انسان برادر اور خدا کی تخلوق ہیں، لہذا ایک ایسی یونیورسل تاریخ کی تشكیل ہوئی کہ جس میں اقوام کے درمیان فرق نہیں تھا، یہ فرق مذہبی اور غیر مذہبی کا تو تھا، مگر سب عیسائی اقوام مادی تھیں۔

عہد و سلطی میں تاریخ نویسی کی دشکلیں تھیں۔ اول جس میں یہ سال کے واقعات کو تحریر کر دیا

جاتا تھا۔ یہ "Annals" کہلاتے تھے۔ آگے چل کر جب ان سالانہ واقعات کو ملا کر لکھا جانے لگا تو انہیں کرونیکل (Chronicles) کا نام دیا گیا۔ اس طرح سالانہ واقعات اور ان واقعات کو ملا کر لکھنے سے تاریخ کا مضمون تخلیل ہوا۔

عہدو سلطی میں کہ جب تاریخ مذہبی عقائد میں بکھری ہوئی تھی، اور واقعات کی تغیری بھی انہیں کی روشنی میں کرتی تھی، اس رحجان میں تبدلی اس وقت آئی کہ جب یورپ میں رینا ساں کی ابتداء ہوئی اور نئے علوم و افکار کی تخلیق نے اہل یورپ کو چچ کی قید سے آزاد کیا، اس کا اثر تاریخ نویسی پر بھی ہوا۔ اس میں ایک بار پھر انسان تاریخی عمل میں متحرک اور تقدیر کا مالک ہن گیا۔

ہیونزم (Humanism) کے نظریہ میں انسان اپنے عمل اور تقدیر کا مددار خود ہوتا ہے۔ رینا ساں میں تاریخ کا علم اس وجہ سے وسیع ہوا کہ اس عہد میں آثار قدیمہ کی دریافتions پر توجہ دی گئی، ان دریافتions نے گم شدہ تاریخ کو روشنی میں لانے میں مدد دی، اس کے ساتھ ہی کتابات، سکوں، اور دوسرے علوم نے تاریخی حقائق، اور ان کے اسباب کے تجزیہ میں مورخوں کو نئے نظریات دیئے۔

رینا ساں کے زیر اثر، سائنسی انقلاب نے ذہن کے درپیچوں کو ہولا، اہل یورپ کی مہم جوئی اور نئے بڑا عظموں کی دریافت اور تجارتی سرگرمیوں نے، معاشرہ میں "ترقی کے نظریہ" کو پیدا کیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ تاریخ کو بھی ترقی کے نقطۂ نظر سے دیکھا جانے لگا کہ دنیا کی تہذیب ٹھہری ہوئی نہیں ہے، بلکہ یہ مسلسل آگے کی جانب بڑھ رہی ہے۔

رینا ساں کے ساتھ ہی، عقلیت پرستی، اور روشن خیالی کے ابھار کو سامنے لایا گیا ہے، ان کی وجہ سے تاریخ نویسی الہیات سے آزاد ہو کر، سیکولر ہوئی، اور مورخوں نے تاریخی واقعات کے پس مظہر میں ہونے والے اسباب و عمل کا تجربہ شروع کیا۔ لیکن اس کے ساتھ اس تاریخ نویسی پر جو اعتراض کیا گیا وہ یہ کہ اس نے عہدو سلطی کی تاریخ کو پس ماندہ تراویدیا، یہ ترقی کے نقطۂ نظر کی وجہ سے بھی تھا، اس طرح عہدو سلطی تاریک اور پچھڑا ہوا ہو گیا کہ جس کے مطالعہ کی ضرورت نہیں رہی، کیونکہ اس کے پاس آنے والی نسلوں کے لئے دینے کو کچھ نہ تھا، اس عہد کے لوگ تہذیب سے بے بہرہ، پادری اور مذہبی لوگ تو ہمات میں گھرے ہوئے تھے، لہذا روشن خیال اور سائنسی ذہن رکھنے والوں نے اس عہد کو حقارت سے دیکھا، اور اس پر زیادہ توجہ نہیں دی۔

لیکن تاریخ میں ہر نقطہ نظر کے ظاہر دل ضرور ابھرتا ہے، یہ دل روشن خیال مورخوں کے خلاف بھی ابھرنا، اور ان کو چیخ کرنے والے رومانوی نقطہ نظر کے حامل مورخ تھے۔ جو انسانی احساسات و جذبات پر عقل و دل سے زیادہ بھروسہ کرتے تھے۔ لہذا ان کے مطالعہ کے نتیجہ میں عہد و سطہ بطور رومانوی دور کے ابھرنا۔ انہوں نے یہ دل بھی دی کہ انسانی تہذیب ایک جیسی نہیں ہوتی ہیں، بلکہ ایک دوسرے سے مختلف ہوتی ہیں، اس کی وجہ یہ ہے کہ انسانی فطرت بھی ایک جیسی نہیں ہے، اور یہ بھی وقت کے ساتھ بدلتی رہتی ہے۔ ہر عہد کے لوگ اپنے ماحول کے مطابق ایسا کردار تشکیل دیتے ہیں، لہذا انہیں زمانہ حال کی قدروں کے پیمانہ پر نہیں نانپا چاہئے، یا ان کے بارے میں اپنے ماحول میں رہتے ہوئے کوئی فیصلہ نہیں کرنا چاہئے۔

ہیگل نے فلسفہ تاریخ پر جو پچھر زدیے تھے، ان کا بھی تاریخ نویسی پر اثر ہوا، کیونکہ اس نے تاریخی عمل میں، انسانی عوام اور افکار کو دیکھا کہ جن کا اظہار انسان کے عمل میں ہوتا ہے۔ وہ تاریخ میں افراد کے عمل کو بھی اس نقطہ نظر سے دیکھتا ہے کہ فطرت کے مقاصد کی تکمیل کرتے ہیں، اس سلسلہ میں انہیں اس کی پرواہ نہیں ہوتی ہے کہ لوگ کس تکلیف اور مصیبہ سے دوچار ہوتے ہیں۔ انیسویں صدی میں جب یورپ میں نیشنل ازم کا ابھار ہوا، تو تاریخ نویسی میں اس جذبہ کے تحت ماضی کی اس طرح سے تشکیل کی گئی کہ جس سے قوم کی عظمت ظاہر ہو، فرانسیسی انقلاب کے بعد تاریخ نویسی میں عوام کا کردار اور ان کی اہمیت شامل ہوئی۔

تاریخ نویسی میں دموروخوں نے انقلابی تبدیلیاں کیں، ان میں سے ایک برتو لہ نیپور (Niehbuhar) (وفات 1831) تھا۔ اس نے اس پر زور دیا کہ تاریخ میں واقعات سے زیادہ اداروں کو، افراد سے زیادہ طبقات کو، قانون دینے والوں سے زیادہ قانون اور رسم و رواج کو اہمیت دینی چاہئے۔

دوسرے یہ کہ جب مورخ کسی متن (Text) کا مطالعہ کرے تو اس کی صداقت کے لئے بیرونی اور اندرونی شہادتوں کا تجزیہ کرے۔ اگر متن کے ایک سے زیادہ نئے ہوں، تو ان کا آپس میں موازنہ کرے، زبان کے ذریعہ اس کا پتہ لگائے کہ اصل کیا ہے، اور بعد میں اس میں کیا کیا اضافے کئے گئے ہیں۔ اندرونی طور پر اس کا تجزیہ کرے کہ مصنف کا نقطہ نظر کیا ہے۔ نبہرنے اپنے اس اسلوب اور طرز سے تحقیق کے نئے پیانے مقرر کئے، جن کی وجہ سے تاریخ سے واقعات کا

تجزیہ کرنے میں آسانی ہوئی۔

دوسرا مورخ جرمنی کا لیوبولڈ رانکے (Ranke) تھا۔ اس نے اس پر زور دیا کہ مورخ کا سب سے پہلا کام یہ ہے کہ وہ اپنے مأخذ اور ان کی معلومات کا تجویز کرے، اور یہ دیکھے کہ اس معلومات میں کیا ہے؟ وہ اس پر زور دیتا ہے کہ معلومات کا اصل ذریعہ سرکاری دستاویزات ہیں، ان کے علاوہ ڈاکٹریوں، اور خطوط کو بھی بطور مأخذ استعمال کرنا چاہئے، وہ تاریخ نویسی میں اس کا قائل ہے کہ واقعات کو جیسے کے وہ وقوع پذیر ہوئے تھے، انہیں اسی طرح سے بیان کر دینا چاہئے۔

فلفر کی مختلف تھیوریز نے بھی تاریخ نویسی تہذیلیاں کیں، جیسے ثبوتیت پسندوں (Positivists) نے واقعات کو ارتقائی شکل میں دیکھا۔ میسوس صدی میں تاریخ نویسی میں اضافیت کا نظریہ آیا، کارل بیکر (Becker) نے اس ضمن میں کہا، تاریخ انسانی علم میں مستقل طور پر کسی قسم کا اضافہ نہیں کر سکتی ہے، ہم جسے تاریخ کی سچائی کہتے ہیں یہ اضافی تصور ہے، جو کہ ایک خاص ماحول اور عہد میں تشكیل پاتا ہے، اور یہ وقت کے ساتھ بدلتا رہتا ہے۔

”تاریخ“ لکھنے والوں کا دعویٰ ہے کہ وہ روایتی تاریخ سے مختلف ہیں، اس لئے انہوں نے ماضی کو زمانہ حال کی روشنی میں دیکھا اور پرکھا، تاکہ تاریخ کو زمانہ حال کے لئے زیادہ سے زیادہ مفید بنایا جاسکے۔

جدید دور میں اپرے سست (Empiricists) نے تاریخ نویسی میں بہت سی روایات کو چیخ کیا، ان کے مطابق تاریخ کو تھیوریز یا عقائد میں جکڑنا نہیں چاہئے۔ وہ تاریخی عمل میں سیاست، اور اداروں کی مرکزیت کو ہمیت دیتے ہیں۔ اور اس پر تحقیق کرتے ہیں کہ واقعات کے پس منظر میں اصل حقیقت کیا ہے؟ وہ غیر متوقع، اور غیر عقلی واقعات کو بھی اہم سمجھتے ہیں۔ انہیں اس پر بھی شک و شبہ ہے کہ کیا انسان اپنی تقدیر کا مالک ہے؟

میسوس صدی میں ”یورپی مرکزیت“ کا نقطہ نظر پیدا ہوا، جس کے تحت یورپ کی ترقی مجرمانہ طور پر ہوئی، اور یہ کہ یورپی لوگ اپنے کردار اور صفات کی وجہ سے دوسری اقوام سے ممتاز ہیں، اس کے ساتھ ہی برطانیہ میں خاص طور سے مارکسٹ نقطہ نظر جن مورخوں نے تاریخ لکھی، ان میں کریم فہر ہل، ای۔ ایچ۔ ہابس بام، اور ای۔ پی۔ نائسن قابل ذکر ہیں۔

تاریخ نویسی کا ایک اور اہم اضافہ پہلی جنگ عظیم کے بعد ہوا جب فرانس کے دو مورخوں

لوسیں فینڈرے (Lucien Febvre) اور مارک بلوٹ (Marc Bloch) نے آنالز (Annales) کی بنیاد ڈالی۔ تاکہ تاریخ نویسی میں معاشری، سماجی، اور ثقافتی عناصر کے ذریعہ، تاریخ کے عمل کا تجزیہ کیا جائے۔ یہ ”مکمل تاریخ“ یا ”ٹولٹل ہسٹری“ کی بات کرتے تھے، یعنی معاشرے کے ہر پہلو کی تاریخ لکھی جائے اور پھر اسے جامع تاریخ کا حصہ بنادیا جائے۔ اسی مکتبہ فکر کے ایک مورخ فرناٹ بروڈل (Braudal) نے ”بھر روم، فلپ دوم“ کے عہد میں، اپنی مشہور تاریخ لکھی جو 1949ء میں شائع ہوئی اس میں وہ تاریخی عمل کے بارے میں تین باتیں کرتا ہے۔

- 1- طویل دورانیہ میں ہونے والی تبدیلیاں، ان تبدیلیوں کا پتہ لگانے کے لئے صدیوں کی تاریخ کا مطالعہ کرنا ہو گا، کیونکہ یہ تبدیلیاں ماحول کی تبدیلیوں کی وجہ سے آہنگی کے ساتھ ہوتی ہیں۔
- 2- مورخوں کے لئے دوسرا اہم مرحلہ سماجی اور معاشری اداروں کا مطالعہ ہوتا ہے، اس کے لئے ضروری ہے کہ مورخ اداروں کے ڈھانچہ، یا اسٹرکچر کا تجزیہ کرے، یہ سماجی تاریخ کی جانب تحقیق ہوتی ہے۔

- 3- سیاسی واقعات، عوامی سرگرمیاں، یہ کم وقت میں تیزی سے ہوتی ہیں۔ آنالز مکتبہ فکر کے مورخوں نے کچھ تاریخ پر زیادہ توجہ دی، اور قدیم دور کے عقائد، توہات کے ساتھ ساتھ انسانی جذبات و احساسات کی تاریخ کو بھی قلم بند کیا۔ ان کے نزدیک تاریخ میں فرد اور واقعات زیادہ اہمیت نہیں رکھتے ہیں، ان کی حیثیت بہت معمولی ہوتی ہے۔ اس لئے تاریخ کو ”طویل دورانیہ“ کے نقطہ نظر سے ہی سمجھا جا سکتا ہے۔

اسٹرکچر ازم نے تاریخ نویسی میں جفرانیائی عناصر، معاشری نظام اور وقت کی اہمیت پر توجہ دی، کیونکہ یہ تاریخ عمل کے تین میں اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ تاریخ کو زندگی کے ہر پہلو سے ہم آہنگ ہو کر اس کا حصہ بن جانا چاہئے، مزید انسانی معاشرے کی تفہیم کے لئے ضروری ہے کہ سو شیلوں لوگی، انھر اپلوچی اور سایکا لوچی سے مدد لے۔

پوسٹ ماؤنٹس (Post-Modernists) اسکول کے مورخ، جدیدیت، ترقی، روشن خیالی اور عقلیت سے پیزار ہیں، اور ان سے علیحدہ ہو کر تاریخ کا تجزیہ کرتے ہیں۔ لہذا ان کا کہنا

# تحقیق کے فٹے زاویٹے

بیانات تک اے اے یہ، وہ بس۔ میں وہ بی۔ اے کے تے۔ میں تے۔ یہ۔  
اس سے اشرافیہ کا تسلط قائم ہوتا ہے، اور ان کا کردار ابھر کر آتا ہے۔ وہ افراد کے بارے میں بھی  
لکھتے ہیں، اور طالب علموں اور کسانوں کو اپنا موضوع بناتے ہیں۔

وہ تاریخ میں مسروضیت کی کوشش کرتے ہیں، اور نہ ہی کسی یونیورسٹی سچائی کی تلاش کرتے  
ہیں۔ ان کے موضوعات میں معاشرے کی غیر مساوی درجہ بندی، جادو، سحر، توهات، اور روزمرہ  
کے معمولات ہیں۔ اس لئے انہوں نے ان پبلوؤں پر تحقیق کی کہ جواب تک گنام تھے، اور جنہیں  
تاریخ نویسی میں کسی قابل نہیں سمجھا گیا تھا۔ انہوں نے فرد کے کردار کو پھر سے ابھارا، تاکہ اس کی  
شناخت قائم رہے، اور وہ کسی گروپ یا جماعت یا اعداد و شمار کا حصہ بن کر غائب نہ ہو جائے۔

تاریخ نویسی کے اس جائزہ کے بعد جو کہ یورپ میں ہوا۔ سری دھارن نے ہندوستان میں  
تاریخ نویسی کے رجحانات کا جائزہ لیا ہے۔ اس ضمن میں سب سے اول قدم ہندوستان کی تاریخ  
ہے۔ عہد قدم کے ہندوستان میں تاریخ سے دچپی نظر نہیں آتی ہے، اس کی وجہ بتاتے ہوئے سری  
دھارن کا کہنا ہے کہ کیونکہ ہندوؤں میں تاریخ کی گردش کا نظریہ تھا، اس لئے ان کے نزدیک  
واقعات دھراتے رہتے تھے، لہذا ان دھراتے واقعات کی تاریخ ان کے نزدیک اہم نہیں تھی۔ اسی  
طرح سے قدم ہندوستان میں تقویم یا کرانا لوگی غائب ہے، اکثر حکمرانوں کی تخت نشینی سے  
واقعات کو بیان کیا گیا ہے۔ یا اہم واقعہ کو مرکز بنا کر اس کے ذریعہ سے حالات کا بیان ہے۔ وہ  
ایک وجہ یہ بھی بتاتا ہے کہ تقویم کے نہ ہونے کی وجہ شاید یہ ہو کہ ہندو مذہب کوئی باضابطہ مذہب  
نہیں، اور نہ ہی اس کا کوئی ایک پیغمبر ہے کہ جس کی پیدائش یا وفات کو تقویم کا مرکز بنا یا جاتا۔

قدیم تاریخ کے سلسلہ میں پہلی کتاب لکھن کی راج تریخی ہے جو کشمیر کی تاریخ ہے، یہ 1148ق-م سے 1148ء تک کے زمانہ کا احاطہ کرتی ہے۔

اس کے بعد جب ہندوستان میں مسلمان حکمرانوں کی حکومت قائم ہوئی تو وہ اپنے ساتھ تاریخ نویسی کی روایت لے کر آئے۔ یہاں دربار کے مورخوں، اور دربار سے باہر مورخوں نے اپنے عہد پر تاریخیں لکھیں، جو بعض حضرت آدم سے شروع ہو کران کے اپنے عہد تک آتی ہیں، بعض اسلامی تاریخ، وسط ایشیا، اور ایران و افغانستان کی تاریخ لکھ کر، اپنے زمانہ کی تاریخ لکھتے ہیں اس لئے سرکاری دستاویزات و کاغذات اور ان ماذدوں کی موجودگی کی وجہ سے عہدوطنی کی تاریخ پر کافی مادہ موجود ہے۔

قدیم ہندوستان کی تاریخ کی تشكیل میں کولوئیل عہد میں بنیادی کام کیا گیا۔ اس سلسلہ میں تاریخ کے ماذدوں کی فراہمی میں، قدیم سنسکرت ادب، کتبات، سکے، اور آثار قدیمہ سے مدھلی۔ 1784 میں ایشیا نک سوسائٹی آف بیگال کا قیام عمل میں آیا، اس کے ذریعہ سے قدیم تاریخ، ادب اور دوسرے علوم پر کتابیں شائع کی گئیں۔ برطانوی اقتدار کے ابتدائی مرحلہ میں، اہل برطانیہ اور یورپ نے ہندوستان کی تاریخ اور ادب کو رومانوی نقطہ نظر سے دیکھا، اور قدیم عہد ان کے لئے بطور ماذل سامنے آیا۔ لیکن جیسا کہ ہم یورپی تاریخ نویسی کے رجحانات میں دیکھتے آئے ہیں کہ روشن خیالی، اور عقلیت پرستی کے نظریات کے ابھار کے ساتھ ہی یہ رومانوی نقطہ نظر ختم ہوا، اور ان کے نزدیک ہندو صرف پس ماندہ اور جامد معاشرہ قرار پایا۔ جس کا حل یہ تھا کہ اہل ہندوستان کو عیسائی بنا کر، جدید تعلیم سے آراستہ کر کے، اور یورپی قوانین کے نفاذ کے بعد مہذب بنایا جا سکتا ہے۔

اس کی بہترین مثال یہیں مل کی کتاب ”ہمہ رش اٹھیا“ ہے اس میں وہ ہندوستان کے قدیم عہد پر تنقید کرتا ہے اور اسے پس ماندہ بتاتا ہے، اور اس پر زور دیتا ہے کہ عہد برطانیہ کے کولوئیل زمانہ حال کا تحفظ کیا جائے۔ یہ کتاب سب سے پہلے 1818 میں شائع ہوئی، پھر اس کے ایڈیشن 1820، 1826، 1840 میں شائع ہوئے۔ 1848ء سے ایج لسن نے اضافوں کے ساتھ شائع کیا۔ یہ کتاب کمپنی کے عہدیداروں کے لئے بطور نصابی کتاب استعمال ہوتی تھی، جس سے وہ ہندوستان کی تاریخ سے واقف ہو کر یہاں حکومت کرنے آتے

تھے۔ اس کتاب نے اہل یورپ کی برتری، اور اہل ہندوستان کی پس مانگی کو ان کے ذہنوں میں بھانے میں مدد دی۔

عہد برطانیہ میں ہندوستان کی تاریخ کو مختلف کولوئیں نقطہ ہائے نظر سے لکھا گیا، ان میں وہ مورخ تھے کہ جو عہد یہار بھی تھے، اور اپنی دلچسپی اور تجزیہ کی بنیاد پر انہوں نے ہندوستان کی تاریخ لکھی۔ ان میں اکثر کاروہہ اہل ہندوستان کے پارے میں ہمدردانہ تھا۔

لیکن ساتھ میں وہ مورخ بھی تھے کہ جو ہندوؤں اور مسلمانوں میں اختلافات پیدا کر کے، عہد برطانیہ کو ہندوستان کے لئے باعث نگت قرار دیتے تھے، ان ہی میں سے ایلیٹ نے خاص طور سے عہدوطنی کے فارسی ماذدوں سے ایسے اقتباسات کو لیا ہے کہ جن سے مسلمان حکمرانوں کو ظالم، جاہر، اور غاصب ثابت کیا جائے، اور یہ کہ انہوں نے ہندوؤں پر کس قدر مظالم کئے، مندرجہ ذیل کو توڑا، لوٹا، یورتوں کو انغو کیا، اور جنگوں میں ان کا قتل عام کیا، وغیرہ۔

مورخوں کی ایک قسم امپیریل ازم کے نقطہ نظر سے تاریخ لکھنے والے تھے انہوں نے ”ہندوستان کے حکمراء“ (Rulers of India) کی سیسریز کے ذریعہ ان افراد کے کارناموں کو بیان کیا کہ جنہوں نے ہندوستان میں برطانوی اقتدار کی داغ بیل ڈالی۔ اس تاریخ میں اہل برطانیہ کی کامیابی، ان افراد کے کردار کی وجہ سے ہوئی۔ اس کے ساتھ ان مورخوں نے ”دنل پرستی“ کے جذبے کے تحت، اہل برطانیہ کی وफاضل اور برتر قرار دیا، اور ہندوستان میں ان کی حکومت کو تہذیبی مشن کی تحریکیں کا باعث بتایا۔ ان کا نقطہ نظر یہ تھا کہ اہل برطانیہ نے مغلوں کی وراثت کو حاصل تو کیا ہے، مگر وہ اس قابل نہیں کہ اسے برقرار رکھا جائے، ضرورت اس بات کی ہے کہ اس سے اہل ہندوستان کو نجات دلائی جائے۔

امپیریل نقطۂ نظر کے مورخوں کے لئے ہندوستان کی تاریخ ایک جگہ تھیری ہوئی ہے، اور وقت کے ساتھ اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوئی ہے، دوسرے کے لیے یہاں مشرقی استبدادی نظام رائج تھا، جس نے معاشرہ کو اپنے پیچے جکڑ رکھا تھا۔ ہندوستان کی تاریخ میں تبدیلی اور آپس میں رابطہ نہ ہونے کی وجہ تھی کہ گاؤں ایک مکمل یونٹ تھا۔ جس کی اپنی میعیشت اور سماجی زندگی تھی۔ اس لئے فرد گاؤں سے باہر نہیں جاتا تھا، اور چونکہ اس کی ہر ضرورت یہاں پوری ہو جاتی تھی، اس لئے اس میں جدت اور تخلیق کے جذبات بھی ابھر نہیں یافتے تھے۔ چونکہ خجی جائیداد کا تصور نہیں تھا، اس

لئے پیداوار کی ترقی اور اضافے سے بھی دلچسپی نہیں تھی۔

لہذا ان مورخوں کا پیغام یہ تھا کہ ہندوستان کو بد لئے کی ضرورت ہے اور یہ تبدیلی اصلاحات کے ذریعہ آئے گی۔

کولونیل اور اپسیروں میں نقطہ نظر کے عمل میں، قوم پرستی کے تحت، جو تاریخ لکھی گئی، اس میں ان اعتراضات کا جواب دیا گیا۔ لیکن قومی جذبہ کے تحت تاریخ کو بڑی حد تک مسخ بھی کیا گیا۔

پن چندرپال نے اس ضمن میں لکھا کہ

”ہندوؤں کی کوئی تاریخ نہیں ہے، اگر ہم خود اپنی شریفانہ خصوصیات کی تعریف نہیں کر سیں گے تو یہ کام دوسرا کیوں کرے گا؟ کیونکہ کبھی ایسا نہیں ہوا کہ کسی ایک قوم نے دوسری قوم کی شان و شوکت کو تسلیم کیا ہو۔ رویوں کی جنگجوی کے بارے میں صرف روی تاریخوں میں ملتا ہے۔ یونان کے ہیرودکر کا تذکرہ یونانیوں کے ہاں ہے۔ مسلمانوں کی بہادری کی داستانیں ان ہی کی تحریروں میں ہیں۔ ہندوؤں کے ہاں ان کی خوبیوں کا ذکر اس لئے نہیں ملتا ہے، کیونکہ ان کے ہاں تحریری تاریخی موانہ نہیں ہے۔

لہذا اب جب ہندو قوم پرستی کے نقطہ نظر سے تاریخ لکھی گئی، اس میں مبالغہ آمیزی تھی۔ مثلاً بی۔ جی۔ تسلک نے رگ وید کے بارے میں کہا کہ یہ 4000 ق۔ م میں لکھی گئی تھی۔ اے۔ سی۔ داس نے دعویٰ کیا کہ اس کے کچھ اشلوک جیاوجیل عہد کے ہیں۔ لہذا مورخوں نے خاص طور سے وید ک عہد کو ہندوؤں کا سنبھری دور بنا کر پیش کیا۔ اور یہ دعویٰ کر دیا کہ اس دور میں ایروپیوں، اور فائز کرنے والے ہتھیار ایجاد ہو چکے تھے۔ انہوں نے اس بات کو بھی رد کیا کہ ہندوستانی تہذیب اور کلچر پر یہ ورنی اثرات ہیں، آر۔ کے۔ مکر جی نے اس سوال کا جواب دیتے ہوئے کہ ہندوستان کی نسلوں، قوموں، قبائل، اور ذاتات پات کا مجموعہ ہے، یہ دلیل دی کہ اگر چہ یہ تقییم ضرور ہے، مگر اس کی گہرائی میں روحانی وحدت ہے جو ہندوستان کو متعدد رکھے ہوئے ہے۔ کے۔ پ۔ جایوں نے ”اورنیل ڈیس پاٹ ازم“ (Oriental Despotism) کے نظریہ کی تردید کرتے ہوئے کہا کہ ہندوستان میں دستوری حکومتیں تھیں۔ یہاں تک کہ وہ نک سٹم بھی تھا۔

لیکن جہاں قوم پرستوں نے یہ دعویٰ کئے، وہاں دوسری جانب مورخوں نے کولوٹل ازم کا تجویز کرتے ہوئے، اس کے ہندوستان پر اثرات کا جائزہ لیا۔ دادا بھائی نوروجی نے ثابت کیا کہ اہل برطانیہ نے ہندوستان کے ذرائع کی لوث کھوٹ کر کے، اپنے ہاں ترقی کی، رجنی پام دت نے ہندوستان کو غیر صنعتی بنانے کے عمل کی نشاندہی کی۔

ساتھ ہی قوم پرست مورخوں نے یہ ثابت کیا کہ ہندو اور مسلمان ایک قوم ہیں۔ انہوں نے عہدو سلطی کے تاریخی ورثت کو تکمیل دے کر، اسے ہندوستان کی تاریخ کا اہم دور ثابت کیا۔

قوم پرستی اور سیاسی جدوجہد نے ہندوستان میں فرقہ وارانہ جنوبات کو بھی پیدا کیا جس نے تاریخ نویسی پر بھی اثرات ڈالے۔ ایک طرف ہندو مورخوں نے مسلمان حکمرانوں کو غیر ملکی قرار دے کر ان کے ہندوستانی ہونے سے انکار کیا، تو مسلمان مورخوں نے عہدو سلطی کو رواداری اور مثالی عہد قرار دیا۔

وقت کے ساتھ ہندوستان کے مورخوں میں پچھلی آتی گئی، سماجی علوم میں نئی تحقیقات اور نئی تھیوریز نے انہیں تاریخی عمل کو سمجھنے میں مدد دی۔ آزادی کے بعد خاص طور سے ہندوستان میں تاریخ نویسی کے کئی رجحانات ابھرے، ان میں خصوصیت سے مارکسی مکتبہ فکر قابل ذکر ہے، اس سے تعلق رکھنے والے مورخوں نے جن میں ڈی۔ ڈی کوئی، آر۔ ایس۔ شرما، پن چندر، رومیلا ٹھاپر، اور عرفان حبیب قابل ذکر ہیں، انہوں نے تاریخ کے ان پہلوؤں پر توجہ دی کہ جواب تک مورخوں کی پہنچ سے دور تھے۔

تاریخ نویسی کا ایک اور اہم مکتبہ فکر سبالٹرن (Subaltern) ہے اس کے بانیوں میں رنجیت گوہا ہیں۔ انہوں نے اس مکتبہ فکر کے پارے میں باتے ہوئے کہا کہ ہندوستان کی جدید تاریخ، اور ہندوستانی نیشنل ازم کے بارے میں مغربی اور ہندوستانی مورخوں کا یہ خیال ہے کہ قومی شعور اور قومی شناخت بیدار کرنے میں طبقہ اشرا فیکا حصہ ہے۔ اس لئے سبالٹرن مورخوں نے ان طبقوں اور جماعتوں کی سرگرمیوں کو ابھارا کہ جنہیں کولوٹل اور نیشنل مورخوں نے نظر انداز کر دیا تھا۔ ان کی اس تاریخ نویسی کے نتیجے میں، وہ گم شدہ تاریخ تکمیل ہوئی کہ جو نظر وہ سے اوجھل تھی۔

تاریخ نویسی کے ان مختلف مکتبہ ہائے فکر کی وجہ سے ہندوستان کی تاریخ میں بے انتہا اضافوں

ہوا ہے، اور تاریخ کے سیاسی، معاشری اور سماجی پہلو پوری طرح سے سامنے آئے ہیں، جو تاریخی  
شور پیدا کرنے میں حصہ لے رہے ہیں۔



## وادی سندھ کی تہذیب: ہندوستان میں نئی دریافتیں

ڈاکٹر مبارک علی

وادی سندھ کی تہذیب کی دریافت 21-1920 میں ہوئی، اس دریافت نے صرف دنیا کے تہذیبی ارتقاء اور ترقی کو سمجھنے میں مددی، بلکہ اس نے ہندوستان کی قومی تحریک کو، کولونیل ازم کے خلاف مزاہمت کا ایک متوثر ہتھیار دیا۔ کیونکہ اب تک کولونیل طاقت اس کا اظہار کر رہی تھی کہ اہل ہندوستان کو نہ حکومت کا تجربہ ہے، اور انتظامی امور سے واقفیت ہے، اس نے ان کی آزادی کی خواہش بے معنی ہے۔ لیکن وادی سندھ کی تہذیب اور اس کے شواہد نے یہ ثابت کر دیا کہ قدیم ہندوستان میں وادی سندھ میں ایک ایسی تہذیب کا ارتقاء ہوا کہ جو کسی لحاظ سے میسون پوتامیہ یا مصر کی تہذیب سے کم نہیں تھی۔ لہذا ہندوستانیوں کو غیر مہذب کہنا، اور سفید آدمی کے بوجھ کے ذریعہ انہیں متمدن بنا، یہ نظریات سب کے سب رو ہو گئے۔

آثار قدیمہ کی دریافتوں، اور تحقیق نے یہ بھی ثابت کر دیا کہ اس تہذیب کا تعلق ہندوستان کی سرزمیں سے ہے۔ مذہب، آرٹ، مجسم سازی اور عقائد و رسم و رواج کے بارے میں جو شہادتیں ملیں، انہوں نے اس تہذیب کے خدو خال کو مکمل کرنے میں مددی۔

ہر پہ اور مونہجورو کے بعد، اس کی تہذیب کے آثار بر ابر دریافت ہوتے رہتے ہیں۔ 1943-63 میں، پھر 1964-84، اور 1985 میں بلوچستان، چولستان، راجستان، اور گجرات میں نئی بستیاں دریافت ہوئیں۔ ساتھ ہی میں وادی سندھ کی تہذیب کے روابط میسون پوتامیہ، خلنج، اور دوسروں سے ملکوں سے دریافت ہوئے۔

ہندوستان میں وادی سندھ کی تہذیب کی جوئی دریافتیں ہوئی ہیں، اس پر دلیپ، کے۔ چکر بارقی نے ”وادی سندھ کی ہندوستان میں سائش“

Indus Civilization: Sites in India: New Discoveries (2004) میں ماہرین آثار قدیمہ کے تئیکی مقالات مرتب کئے ہیں۔ جن علاقوں میں یہ آثار ملے ہیں، وہ راجستان اور گجرات میں واقع ہیں، ان میں کالی بنگن، ہمان گڑھ، راجستان میں بھگوان پورہ، ہریانہ میں پوری اور کناس وغیرہ سورا شر میں۔ وادی سندھ کی تہذیب کی اہم خصوصیت یہ تھی کہ اس میں کوئی بڑی امپار کی تشكیل نہیں ہوئی تھی بلکہ سیاست کے علیحدہ علیحدہ خود مختار یونیٹس تھے، لیکن ان میں ایک مشترک پلٹ پر ضرور تھا، اس کا اندازہ اس عہد کی ملنے والی مہروں اور ان کے رسم الخط سے ہوتا ہے۔ اسی طرح وزن کرنے کے پیانے بھی ایک تھے۔ لیکن سیاسی طور پر ان تمام علاقوں کا کسی ایک حکمران کے تحت ماتحت ہونے کی شہادت نہیں ملتی ہے۔

ان کے زراعتی نظام کا انحصار نہروں پر تھا، پیداوار میں چاول، باجرہ، گیوں، جو، دالیں اور کپاس ہوتی تھیں۔ آب پاشی کے لئے بند تیار کئے گئے تھے۔

تہذیب کی بہت سی خصوصیات اب تک اس لئے راز میں ہیں، کیونکہ اس کا رسم الخط نہیں پڑھا جاسکا ہے۔ تجارتی تعلقات کے بارے میں پتہ چلتا ہے کہ میسون پوتھامیہ، ایران اور ترکمانستان سے تھے۔

موجودہ دور میں وادی سندھ کی تہذیب کے بارے میں ہندو اتہاب پندوں نے اس نقطے نظر کو اختیار کیا کہ اول تو یہ تہذیب آریاؤں سے پہلے کی نہیں، بلکہ ویدک دور کی ہے۔ اس سلسلہ میں اس کتاب کا تعارف لکھتے ہوئے دلیپ کے۔ چکر بارقی نے جگہ جگہ اس بات کا اشارہ کیا ہے کہ وادی سندھ کی تہذیب میں ہندو مت کے آثار ملے ہیں۔ مثلاً ایک جگہ وہ کہتے ہیں، شیوکی قسم کے دیوتا کی عبادت کے بارے میں نشانات پائے گئے ہیں۔ اس سلسلہ میں 1999 میں این۔ اس۔ راجارام نے یہ دعوئی کیا کہ انہوں نے وادی سندھ کا رسم الخط دریافت کر لیا ہے اور یہ کہ یہ تہذیب آریا تہذیب ہے، اپنی دلیل کو ثابت کرنے کے لئے انہوں نے مہر پر *Unicom* کی جگہ کمپیوٹر سے ایک گھوڑا بنا دیا اور ثابت کیا کہ یہ ماقبل آریہ تہذیب نہیں ہے۔ اس کے جواب میں مائل

ویزل (Michael Witzel) اور اسٹیو فارمر (Steve Farmer) نے فرنٹ لائن، اکتوبر 2000 میں ایک تحقیقی مضمون لکھ کر مہر کے جعلی ہونے اور راجرام کے دلائل کا منور جواب دیا۔ اس سلسلہ میں ماہر آثار قدیمہ اور سورخوں نے وادی سندھ اور رگ ویدی تہذیب کے فرق کو ظاہر کر کے یہ ثابت کیا کہ یہ دونوں تہذیبیں کئی لحاظ سے مختلف خصوصیات کی حامل تھیں۔

جون مارشل (John Marshall) جنہوں نے اس تہذیب کی دریافت میں حصہ لیا وہ اسے ماقبل آریہ تہذیب تراویدتے ہیں۔ اس عہد میں نہ تو ادی سندھ میں گھوڑے کا پتہ چلا ہے اور نہ ہی لوہے کے استعمال کا۔ یہ ایک شہری تہذیب تھی، اور اس میں لوگ دیویوں کی پوجا کرتے تھے۔ ان کے ہاں مردوں کو دفن کرنے کا رواج تھا۔ آریاؤں کے دیوتا مرد تھے۔ یہ آگ کی پوجا کرتے تھے، موسیشوں کی قربانی کی رسم ادا کرتے تھے، مردوں کو جلاتے تھے۔

1989 میں ایس۔ پی۔ گپتا نے اس تہذیب کو ایک نیا نام دیا، اندھ۔ سرسوتی تہذیب، تاکہ یہ ثابت کیا جائے کہ یہ تہذیب رگ ویدک عہد کی ہے، اس کے برعکس ماہر آثار قدیمہ اور سورخ سرجن بھان (Surjan Bhan) نے اپنے مضمون (Aryanisation of the Indus Civilization) ”وادی سندھ کی تہذیب کو آریہ بنانا“ میں یہ دلیل دی ہے کہ یہ تہذیب سرسوتی دریا کے کنارے پر وان نہیں چڑھی، اس لئے اس سے جوڑنا غیر منطقی ہے۔

رومیلا تھاپنے اپنے مضمون

The Rgveda: Encapsulating Social Change میں استدلال کے ساتھ یہ ثابت کیا ہے کہ رگ ویدک اور وادی سندھ کی تہذیب دو مختلف ادوار میں پر وان چڑھیں۔ اس لئے اس کو رگ ویدی تہذیب میں شامل کرنا تاریخی طور پر غلط ہے۔

وادی سندھ کی تہذیب قدیم تہذیب ہے، یہ اس وقت پختہ ہوئی کہ جب ہندو مت اور

اسلام بھی برصغیر میں نہیں آئے تھے۔ اس لئے اس تہذیب نے جور و ایات پیدا کیں، اور جس کلپن کو فروغ دیا، اس کی بنیاد پر ہندوستان اور پاکستان دونوں مشترک کلپن کی جزیں تلاش کر کے اس میں ہم آہنگ پیدا کر سکتے ہیں۔ بجائے اس کے کہ ہندو اس کو دیدک تہذیب بنانے کی کوشش کریں، اور پاکستان اس کو سرے سے رد کر کے اس کے وجود سے انکار کر دیں۔



## سومنا تھہ کا مندر اور تاریخی تشکیل

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ میں واقعات اور شخصیتیں، وقت کے ساتھ، سیاسی و سماجی و معاشری مفادات کے تحت ایک نئے انداز اور روپ میں تشکیل پاتی رہتی ہیں۔ وہ واقعات اور شخصیتیں کہ جو کسی وقت اپنی اہمیت کھو کر، گم ہو جاتی ہیں، زمانہ حال کی ضرورت اور شفافتوں کے تحت انہیں دوبارہ سے گناہی سے نکال کر باہر لایا جاتا ہے اور ایک نئے معنی اور مفہوم کے ساتھ انہیں پیش کیا جاتا ہے، اس طرح نئی تشکیل ماضی کو حال سے ملاتی رہتی ہے، ایک تسلیم قائم رہتا ہے۔

لیکن تاریخ کی اس تشکیل میں تضادات بھی ابھر کر سامنے آتے ہیں، کبھی ایک قوم یا جماعت کسی ایک واقعہ یا فرد کو اپنے مفادات کے تحت تاریخ سے نکال کر اس کو نئے فریم و رک میں ڈھلتی ہے۔ تو دوسری قوم، یا دوسری جماعت اس سے متفاہ نقطعہ نظر سے اس کو پیش کرتی ہے جس کے نتیجے میں دو متفاہ نقطہ بھائے نظر سامنے آتے ہیں۔ جن میں متصادم ہوتا بھی لازمی ہوتا ہے کیونکہ اس ضمن میں دونوں جانب سے یہ کوشش ہوتی ہے کہ تاریخ کو ان کے نقطہ نظر اور مفادات کے تحت تشکیل دیا جائے۔

اس ضمن میں ہندوستانی تاریخ میں سومنا تھہ کا مندر اور اس کے متعلق محمود غزنوی کا کردار ہے، یہ واقعہ اور شخصیت ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان ایک تضاد کی شکل اختیار کر گیا ہے۔ کیونکہ انہا پسند ہندوؤں سے تاریخ کا ایک المناک واقعہ بتاتے ہیں کہ جس نے ان کے مذہب اور مذہبی مقام کے تقدس کی بے حرمت کی، چونکہ اس کا ذمہ دار محمود غزنوی ہے لہذا وہ ان کی نظر وہ میں گھناؤ نے کردار کامالک ہے۔

مسلمان انتہا پسند اس کے بر عکس، اسے محمود غزنوی کا ایک کارنامہ سمجھتے ہیں کہ جس نے مندر کو لوٹا، بت کر توڑا، اور اسلام کا بول بالا کیا۔

ان دونوں متفاہ نقطہ ہائے نظر نے ہندوستان کی سیاست پر بھی اثر ڈالا، فرقہ واریت اور مذہبی تنگ نظری کو فروغ دیا، اور دونوں قوموں کے درمیان اختلافات کو بڑھایا۔ ان دونوں انتہا پسندوں کی سوچ کے درمیان تاریخ کا یہ نقطہ نظر کمزور رہا کہ دراصل اس پورے واقعہ میں مذہب سے زیادہ سیاست کو دخل تھا، یہ طاقت و اقتدار کی جگہ تھی کہ جس میں اکثر حکمراں مذہب کو اپنے مفادات پورا کرنے کے لئے استعمال کرتے ہیں۔

رومیلا تھاپر نے اس موضوع پر ”سومناٹھ: تاریخ کی کئی آوازیں“ (Somanatha: The Many Voices of History 2004) لکھ کر اس واقعہ کو تاریخ کے مختلف ادوار میں دیکھا ہے، اور یہ کہ وقت کے ساتھ ساتھ اس کے بارے میں لوگوں کی یادداشت کیا رہی ہے۔

سومناٹھ مندر گھرات کے صوبہ میں واقع ہے، یہ اس وجہ سے تاریخ میں اہم رہا ہے، کیونکہ اس کی بندرگاہیں بیرونی تاجروں کے لئے تجارت کا ذریعہ رہی ہیں۔ مثلاً تاریخی شواہد سے پتہ چلتا ہے کہ 8 صدی عیسوی میں یہاں عرب تاجرا آنا شروع ہو گئے تھے۔ سومناٹھ کے مندر کی حیثیت اس وجہ سے اہم تھی کہ اس کے قریب ورول (Verval) کی بندرگاہ تھی۔ اس وجہ سے مندر اور تاجروں کا ایک تعلق و رشتہ تھا۔ مندر کی دولت کو تجارت میں لگایا جاتا تھا اور تاجر بطور عقیدت مندر کو تھفہ تھا۔ اسی دلیل سے مندر کو تجارت کا مرکز رہا، اس وجہ سے اس کی تاجر کمیونٹی مالدار اور خوش حال تھی، صدی عیسوی تک گھرات تجارت کا مرکز رہا، اس وجہ سے اس کی تاجر کمیونٹی مالدار اور خوش حال تھی، اور وہ دولت کا ایک حصہ مندروں کی تعمیر اور ان کی دیکھ بھال پر خرچ کرتے تھے۔

15 صدی میں سومناٹھ اور اس کی بندرگاہ کو زوال ہونا شروع ہوا کیونکہ اس دوران عرب تاجروں نے جنوب مشرقی ایشیا کے لئے تبادل راستے دریافت کر لئے تھے، اس نے سومناٹھ مندر کی دولت کو گھٹا دیا، اور اس کی اہمیت بھی کم ہونا شروع ہو گئی۔

رومیلا تھاپر نے اولین طور پر سومناٹھ مندر اور محمود کے حملے کے بارے میں فارسی مأخذوں کی مدد سے ان بیانات کو دیا ہے کہ جو اس کے ہم عصر مورخ اور بعد میں آنے والے مورخوں نے

اس بارے میں رقم بند کئے ہیں۔ المیروںی، جو کہ محمود کا ہم عصر تھا، اور ہندوستان آیا تھا، اس نے سومنا تھک کے بارے میں لکھا ہے کہ مندر میں شکم کا بست تھا، جس کی پوچھاتا جو اور ملاح کیا کرتے تھے۔ مندر میں بھری قزاق بھی بڑی تعداد میں تھے، ان کے لئے بھی یہ مندر مقدس مقام کی حیثیت رکھتا تھا۔

اس کے بعد کے مورخوں میں اطہی قابل ذکر ہے، جس نے تاریخ سیہنی میں مندر کے بارے میں کوئی ذکر نہیں کیا ہے۔ البتہ ایمپری نے، تاریخ سیہنی میں مندر کا ذکر بہت معمولی کیا ہے۔ گردیزی نے زین الاحرار میں اس کے بارے میں تھوڑا بہت لکھا ہے مگر محمود کے درباری شاعر نرخ سیستانی نے اپنے قصیدوں میں مندر اور حملہ کا ذکر کیا ہے وہ اس کا نام ”سو۔ منات“ بتاتا ہے، اور یہ تعلق مکہ کی تین دیویوں لات، منات، اور عزتی سے بتاتا ہے۔ کہانی کو اس طرح سے بیان کیا گیا ہے کہ مکہ میں منات کو توڑا نہیں گیا تھا، بلکہ اسے بچا کر خفیہ طور پر کاٹھیا اور میں لے آیا گیا۔

ان مأخذوں میں محمود غزنوی کو سی عقیدے کی خلاصت کرنے والا بتایا گیا ہے، جس کے دفاع کی خاطر اس نے شیعوں اور اسماعیلیوں سے جنگیں لڑیں، ان کا قتل عام کیا، اور ان کی مسجدوں کو سمارکیا۔

12 صدی میں فارسی مأخذوں کا لہجہ بدل جاتا ہے۔ اب ان میں سومنا تھک کی دولت کا ذکر مبالغہ کے ساتھ کیا گیا ہے، محمود کو بت فردش نہیں بلکہ بت شکن کا خطاب دیا گیا ہے اور یہ ثابت کیا گیا ہے کہ اس نے ”منات“ کے بت کو توڑ کر حضور کے مشن کو پورا کیا۔ اس کی یہ تصویر 13 صدی میں جیبی اسیر میں بھی ملتی ہے۔ اور یہ کہانی کہ مندر کے پچاریوں نے کہا کہ بت کو توڑ لے، وہ اس کے بد لے اسے ہیرے جواہرات دیں گے، مگر محمود نے کہا کہ وہ تاریخ میں بت فردش نہیں بلکہ بت شکن کے نام سے مشہور ہونا چاہتا ہے، جب بت کو توڑا گیا تو اس کے اندر سے قبیلی ہیرے جاہرات نکلے۔

14 صدی میں جاکر فارسی مأخذوں کا نظر نظر بدل گیا۔ اب تک بیانات میں مندر، اس کی دولت، اور مال غنیمت کا ذکر تھا، لیکن 14 صدی میں ہندوستان میں سلاطین دہلی کا اقتدار ملک ہو چکا تھا، اس لئے اب فاتحین کی تصویر کشی بدل گئی، ان کا کام لوٹ اور مندروں کو سمارک رکھنا نہیں

رہا، بلکہ اس کے مقابلے میں ان کا کردار اسلامی حکومت کے قیام اور استحکام میں تھا، اس سے محمود غزنوی حملہ آور سے اسلامی حکومت کا بانی بن گیا۔ اس کا یہ اسلامی کردار عہد سلاطین کے دو مورخوں میں خاص طور سے پایا جاتا ہے۔ فیاء الدین برلنی کی کتاب ”فتاویٰ جہاں داری“ اور عصامی کی ”فتح السلاطین“ عصامی کے ہاں محمود سکندر اور ساسانی بادشاہوں کی روایات کا امین ہے، جب کہ برلنی کے ہاں وہ عادل بادشاہ ہے جو کافروں اور مخربین کی بیخ کرنے میں مصروف ہے۔

مغلیہ عہد میں عبدالقادر بدایوی جب بت شکنی کی بات کرتا ہے تو وہ بہت کو ”منات“ نہیں بلکہ ”شو بھانا تھا“ یعنی ”خوبصورتی کا مالک“ دیوتا بتاتا ہے۔ اس کے بیان کے مطابق وہ بہت کو توڑتا ہے اور اس کے لکھنے غزنی میں لے جا کر وہاں مسجد کی سیڑھیوں میں لگاتا ہے تاکہ مسلمانوں کے قدموں تلے انہیں مسلسل لا یا جاتا رہے۔ ابو الفضل جب آئین اکبری میں اس کا ذکر کرتا ہے تو حملہ اور مندر کی تباہی کو تک نظری قرار دیتا ہے۔ وہ محمود کو ہندوستان میں اسلامی حکومت کا بانی نہیں مانتا ہے، کیونکہ اب مسلمان حکمرانوں کو اس کی ضرورت نہیں رہی تھی، وہ وقت کے ساتھ ہندوستانی ہو گئے تھے۔

ہندو شاہ قاسم فرشتہ نے اپنی تاریخ میں گجرات کے بادشاہوں کے سلسلہ میں لکھا ہے کہ انہوں نے سومنا تھوڑے مندر کو توڑا اور اسے مسجد میں بدل ڈالا۔ لیکن اس کی قصیدتیں اس عہد کے شکر کت کتابت سے نہیں ہوتی ہیں، کیونکہ تاریخ سے ثابت ہوتا ہے کہ مندر اسی طرح سے قائم رہا اور اس میں پوجا بھی ہوتی رہی۔

اور گنگ زیب نے 1706 میں مندر کی جگہ مسجد بنانے کا حکم دیا تھا، مگر یہ منصوبہ پورا نہیں ہوا۔

اس کے بعد رو میلا تھا پر جین مت کی تحریروں اور سنکریت کتابت سے مندر کے بارے میں معلومات دیتی ہیں۔ ان کی شہادت کی بنیاد پر کہا جاسکتا ہے کہ مندر سماں نہیں ہوا تھا۔ محمود کے عہد کے بعد گجرات عرب اور ایرانی تاجروں کی سرگرمیوں کا مرکز رہا، ان کے چالوکیہ خاندان کے حکمرانوں سے اچھے تعلقات تھے، ان کی آبادیاں تھیں، اور سومنا تھوڑے اور اس کی بندرگاہ پر یہ آباد تھے بلکہ سومنا تھوڑے مندر کے دائرے میں نہیں مسجد بنانے کی اجازت دیدی گئی تھی۔ ان کتابت میں کہیں محمود کے حملوں یا مندر کی تباہی کا ذکر نہیں ہے۔ 1264 کے ایک عربی اور سنکریت کتبہ میں ہر مز کے

مسلمان تا جروں کا ذکر ہے کہ نور الدین نامی ایک تاجر نے مندر کے قریب مسجد تعمیر کرائی تھی۔ ان کعبات کی تحریروں سے اندازہ ہوتا ہے کہ محمود کے حملہ اور مندر کی تباہی کا واقعہ لوگوں کی یادداشت کا حصہ نہیں ہوا۔ اور تھوڑے عرصہ بعد ہی لوگ اس کو بھول گئے۔ اس کے مقابلہ میں مسلمان تا جروں کو نہ صرف خوش آمدید کیا گیا، بلکہ انہیں ہر قسم کی مذہبی آزادی بھی دی گئی۔

رومیلا تھا پر نے گجرات کی تاریخ پر 11 سے 15 صدیوں تک لکھی گئی ان رسمی نظموں کا بھی حوالہ دیا ہے جو کہ راجپوت درباروں میں لکھی گئیں تھیں۔ ان تذکروں میں محمود کے حملوں کا ذکر نہیں ہے۔ اس کی اہم وجہ یہ ہے کہ محمود کے حملوں نے گجرات میں چالو کیہ خاندان کے اقتدار کو ختم نہیں کیا تھا، وہ اسی طرح سے برقرار رہا، اس لئے یہ حملہ وقت کے ساتھ بھلا دیئے گئے۔

جیں مت کے تذکروں میں مندر کی ختنا حالی کا ذکر ہے، جو موسیم کی وجہ سے ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہو گیا تھا، خاص طور سے مندر سے قریب ہونے کی وجہ سے عمارت متاثر ہوئی تھی۔ جب تجارت کی کمی ہوئی تو اس کی وجہ سے اس کے پچاری بھی غربت و مغلی کا شکار ہو گئے۔ جیں تا جروں نے نہ صرف یہ کہ مندر کی مرمت کرائی، بلکہ اس میں دوبارہ سے بتوں کو بھی نصب کر کے پوچا کا سلسلہ شروع کیا۔

اس کے بعد رومیلا تھا پر کلوٹیل دور میں سومنا تھک کے مندر کے بارے میں لکھتی ہیں کہ برطانوی مورخوں نے مندر کے بارے میں فارسی ماذدوں سے معلومات حاصل کیں اور یہ ثابت کرنے کی کوشش کی کہ اس حملہ نے ہندوؤں کو نہ صرف نکست دی بلکہ ان کے مندر کو سماڑ کر کے اور بہت کو تڑکر ان کے مذہبی عقائد کو بھی مجرور کیا، اس لئے یہ حملہ ہندوؤں کے شعور کا ایک حصہ ہو گیا ہے اور وقت گزرنے کے باوجود اس کی یاد راموشن نہیں ہوئی ہے۔

برطانوی مورخوں نے خصوصیت سے فرشتہ کی تاریخ کو ماذد بنا کیا، اس کا انگریزی ترجمہ Dow (Dow) نے 1767، 1772 میں شائع کیا، بعد میں اس سے گین، مل، اور دوسرے مورخوں نے نقل کیا۔

1842 میں گورنر جنرل ایلن برو نے، افغانستان پر حملہ کے وقت یہ اعلان جاری کیا کہ برطانوی حکومت یہ تہیہ کر چکی ہے کہ وہ سومنا تھک کے ان دروازوں کو واپس ہندوستان لانا چاہتی ہے جو محمود حملے کے بعد اپنے ساتھ لے گیا تھا اور جواب اس کے مقبرے میں لگے ہوئے ہیں اس

اعلان کا مقصد یہ تھا کہ برطانوی حکومت اس کے ذریعہ ہندوؤں اور مسلمانوں میں اختلافات پیدا کرنا چاہتی تھی۔ دوسرے خود کو ہندوستانی حکومت کا جائزہ دار ثابت کر کے 800 سالہ تکست کا بدلہ لینا چاہتی تھی، اور یہ ثابت کرنا چاہتی تھی کہ وہ ہندوستان کے کلپر اور تاریخ کی جائزہ دار ثابت ہے۔

اس اعلان کا نہ صرف یہ کہ مسلمانوں پر اثر ہوا اور ان میں ناراضگی پیدا ہوئی، خود ہندوؤں میں بھی اس کا زیادہ خیر مقدم نہیں کیا گیا۔ ستارا کے ہندو راجہ نے اعتراض کیا کہ مقبرہ سے دروازے لانا مذہبی طور پر غلط ہے، اس لئے اس کو قبول نہیں کیا جائے گا۔ یہ مسئلہ اس قدر آگے بڑھا کہ اس پر برطانوی پارلیمنٹ میں بھی بحث ہوئی۔

بہر حال دروازے واپس آئے، مگر جلد ہی یہ ثابت ہو گیا کہ یہ ہندوستانی دست کاروں کے نہیں، اس لئے انہیں آگرہ کے ایک اسٹور میں رکھ کر بھلا دیا گیا۔

18 صدی میں یورپی مورخوں نے محمود کے حملوں کو وسط ایشیا کے تناظر میں دیکھا، جس کی وجہ سے سومنا تھک کے حملے کی تاریخی طور پر زیادہ اہمیت نہیں رہی۔ 19 اور 20 صدیوں کے دوران ہندوستان میں محمود کے حملوں کو ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان جنگوں کے نتاظر نظر سے دیکھا گیا، اس نے دونوں طبقے نظر کو پیدا کیا۔ اول یہ کہ، یہ جنگیں مذہبی تھیں، ان کا مقصد ہندوستان میں اسلام کو پھیلانا تھا، دوسری یہ کہ مذہبی نہیں تھیں اور محض لوث مار اور مال غنیمت کے حصول کے لئے تھیں۔

1920 کی دہائی میں جب ہندوستان میں فرقہ واریت زوروں پر تھی، اس وقت محمود مسلمانوں کا ہیرہ بن کر سامنے آیا، جب کہ ہندوؤں کے لئے وہ حملہ آور اور لوث مار کرنے والا تھا۔ لہذا ہندو قوم پرستوں نے مسلمانوں کو غیر ملکی قرار دیا، اور ان کے حملوں کو ہندوؤں کے لئے باعث ذلت۔ اس ماحول میں سومنا تھک کا مندر ہندو قوم پرستوں کے لئے ایک مذہبی علامت کے طور پر ابھرا، اسی جذبے کے تحت 1951 میں آزادی کے بعد اس کی دوبارہ سے تعمیر کرائی گئی تاکہ تکست کے اس داغ کو دور کیا جائے جو اس کی تباہی سے لگا تھا۔ مندر کی دوبارہ تعمیر پر پنڈت نہرو نے زبردست روگل کا اظہار کرتے ہوئے ایک خط میں لکھا کہ:

”آپ نے سومنا تھک مندر میں ہونے والی رسومات کے بارے میں پڑھا

ہو گا۔ لیکن میں اس بات کی وضاحت کرنا چاہتا ہوں کہ حکومت کا اس فناشن سے کوئی تعلق نہیں ہے، اور حکومت ہندوستان اس سلسلہ میں بالکل الگ تھلگ ہے۔“

سودنا تھک کی تاریخ سے ثابت ہوتا ہے کہ واقعہ کو کس طرح حالات کے تحت پار پار نئے انداز میں تکمیل دیا جاتا ہے اور اسے سیاسی مفادات کے لئے استعمال کیا جاتا ہے۔



## مندر، سیاست اور مذہب

ڈاکٹر مبارک علی

تاریخ میں یہ ہوتا رہا ہے کہ جب بھی کسی ملک کو فتح کیا جاتا تھا، تو فاتح اس ملک پر قابض ہونے کے بعد ان کی مذہبی عمارتوں کو یا تو مسار کرتے تھے، یا ان کو اپنی مذہبی عبادت گاہوں میں تبدیل کر لیتے تھے۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ ٹکست خوردہ قوموں کو ان کی ٹکست کا احساس دلایا جائے کہ ان کے دیوی، دیوتا اور مذہبی ادارے ان کی حفاظت کرنے میں ناکام ہو گئے، اور ان کی گلگہ فتحیں کا عقیدہ کامیاب و کامران ہوا۔

اسی پالیسی پر عمل کرتے ہوئے، جب مسلمان حکمرانوں نے ہندوستان فتح کیا تو انہوں نے اپنے سیاسی اقتدار کو ثابت کرنے اور اپنے مذہب کی بالادستی کو ثابت کرنے کے لئے یہاں مندروں کو مسماں کیا۔ ہم عصر مورخوں اور بعد میں آنے والے تاریخ دانوں نے حکمرانوں کے اس کردار کی تعریف و توصیف کرتے ہوئے، ان اقدامات کو خوب بڑھا چڑھا کر پیش کیا، تاکہ ان بیانات کی مدد سے وہ انہیں اسلام کا محافظ، اور داعی ثابت کر سکیں۔ ان حکمرانوں میں محمود غزنوی (989-1030) سر فہرست ہے۔ کہ جس نے سومناتھ کے مندر کے بہت کو توڑا، اور بہت شکن کا خطاب حاصل کیا۔ تاریخ فرشتہ کے مصنف ہندو شاہ قاسم فرشتہ نے محمود غزنوی کے اس جواب کو لکھا ہے کہ جو اس نے تھائیسر کے راجہ کو دیا تھا کہ: ”ہم مسلمانوں کا اس بات پر ایمان ہے کہ اگر ہم اسلام کی تبلیغ کریں، اور کافروں کی عبادت گاہوں کو مسماں کریں، تو اس کے عوض میں خدا ہمیں دوسری دنیا میں انعام و اکرام سے نوازے گا۔“ دربار کے مورخوں کے ہاں یہ رواج تھا کہ جب وہ اپنے مددوں کی تاریخ لکھتے تھے تو اس میں خصوصیت سے مندروں کی تباہی کا ذکر بڑے

تعریفی انداز میں ہوتا تھا، اور بعض اوقات اس کے اس کارناتے کو مبالغہ کے ساتھ بیان کیا جاتا تھا۔

کولونیل عہد میں، برطانوی مورخوں نے فارسی کے ان مأخذوں سے، ان بیانات کو لے کر یہ ثابت کیا کہ مسلمان حکمران مذہبی طور پر متصب، انہا پسند، اور ہندوؤں کے دشمن تھے۔ خاص طور سے ایلیٹ اور ڈاؤسن نے جو فارسی کے مأخذوں پر کتاب ترتیب دی جس کا عنوان ہے ”ہندوستان کی تاریخ، ہندوستانی مورخوں کی زبانی“، اس میں ان اقتباسات کو لیا ہے کہ جن سے یہ ثابت ہو کہ مسلمان حکمرانوں نے ہندوؤں پر مظالم ڈھائے، ان کے مندروں کو تباہ کیا اور ان کے دیوی و دیوتاؤں کو توڑا۔ کولونیل حکمرانوں کا مقصد یہ تھا کہ اس کے ذریعہ ہندوؤں اور مسلمانوں میں دوری پیدا کی جائے، اور دونوں کو مذہبی طور پر دو علیحدہ علیحدہ خانوں میں تقسیم کر دیا جائے۔

مندروں کی تباہی کا مسئلہ اس وقت سیاسی طور پر ابھر اکہ جب 1920 کی دہائی میں، فرقہ داریت کا ابھار ہوا۔ اس بار پھر فرقہ پرست ہندو مورخوں نے فارسی کے مأخذوں کی بنیاد پر یہ ثابت کیا کہ مسلمانوں نے ہندوؤں کے مندروں کو ایک بڑی تعداد میں مسماਰ کیا۔ اس کے رد عمل میں مسلمان مورخوں نے یہ دلیل دی کہ مندروں کو اس لئے تباہ کیا گیا کہ یہ سیاسی سازشوں کی آماجگاہ تھے، یا یہاں پر اخلاقی برائیاں زردیوں پر تھیں۔ یہ بھی کہا گیا کہ مسمار ہونے والے مندروں کی تعداد کو مبالغہ کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ جب کہ درحقیقت یہ چند مندر تھے کہ جن کو خاص و جوہات کی وجہ سے توڑا گیا، یا گرایا گیا۔

مندروں کی تباہی کا مسئلہ موجودہ دور میں اس وقت ایک بار پھر سامنے آیا کہ جب ہندوستان میں بی۔ جے۔ پی کی حکومت اقتدار میں آئی اور ”ہندوتوا“ کے نظریہ کے تحت ماضی کی تفہیل نو کی گئی کہ جس کے تحت عہدوں کے مسلمان حکمران غیر ملکی قرار دیئے گئے اور ان پر یہ اسلام بھی لگایا گیا کہ انہوں نے سیکڑوں کی تعداد میں ہندوؤں کی عبادت گاہوں کو مسمار کیا۔ یہ ایسی ذہنیت کا نتیجہ تھا کہ بی۔ جے۔ پی کے کارکنوں نے بابری مسجد کو ڈھادیا، جوان کے مطابق رام کی جنم بھوپی پر تعمیر کی گئی تھی۔ اس کو ڈھانے سے انہوں نے ماضی میں مندروں کے مسمار ہونے کا بدلہ

لیا۔

اس مسئلہ پر حال ہی میں رچ ڈائیم۔ ایشن (Richard M. Eaton) نے ایک تحقیقی مقالہ لکھا، جس کا عنوان ہے ”مندروں کی بے حرمتی اور مسلمان حکومتیں“ ان مقالاں میں انہوں نے اس پورے مسئلہ کو ایک دوسرے ہی نقطہ نظر سے دیکھا ہے۔ مثلاً محمود غزنوی کے سلسلہ میں مندروں کی تباہی، یا ان پر حملوں کا مقصد یہ تھا کہ ان کی دولت پر قبضہ کیا جائے، اور اسے وسط ایشیا میں اپنی سلطنت کے پھیلاو اور استحکام میں استعمال کیا جائے۔ لیکن بعد میں مندروں کو دولت کے لئے نہیں سمار کیا گیا، یا ان پر قبضہ اس لئے نہیں کیا گیا کہ ان کی جمع شدہ دولت کو حاصل کیا جائے۔ بلکہ اس کے بعد اس کا مقصد سیاسی بالادستی کو قائم کرنا تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ چند مندر ایسے تھے کہ جن کے دیوی یادیوتاؤں کا تعلق حکمران خاندانوں سے تھا۔ ان میں کچھ حکمران خود کو ان کی اولاد ثابت کرتے تھے، یا یہ دعویٰ کرتے تھے کہ دیویوتا ان کی شکل میں اس دنیا میں آیا ہے، یا یہ بھی کہا کرتے تھے کہ وہ اس کے نمائندے ہیں۔ اس کا مقصد یہ تھا کہ عوام میں ان کی نمہیں حیثیت مغلیم ہو جائے اور ان کے خلاف کسی قسم کی بھی بغاوت یا سرکشی ایک لحاظ سے دیوی یادیوتا کے خلاف سمجھی جائے۔ لہذا جب ایسے حکمرانوں کے مندروں یا ان کے دیوی یادیوتاؤں کی بے حرمتی کی جاتی تھی، تو اس کا مقصد اس حکمران کی سیاسی و نمہیں طاقت کو توڑنا ہوتا تھا۔ اس کی مثال مہاراشر میں واقع پنڈھار پور کے دیویوتا و تھالا (Withthala) یا پوری میں موجود دیویتا بجن ناتھ کی ہے۔ ایشن کا کہنا ہے کہ مسلمان حکمرانوں نے ان مندروں کو سمار نہیں کیا کہ جن کا تعلق حکمران طبقوں یا خاندانوں سے نہیں تھا، جس کی ایک مثال کھابے راؤ کے مندر ہیں، جن کو اسی طرح سے رہنے دیا گیا۔ اس کی تحقیق کے مطابق 1192 سے 1792 تک صرف 8 مندروں کو سمار کیا گیا۔ مسلمان حکمرانوں کی یہ روایت تھی کہ جب وہ کسی علاقہ کو فتح کر لیتے تھے تو اس کے بعد سے وہاں واقع مندروں کی وہ نہ صرف حفاظت کرتے تھے بلکہ ان کی مرمت کے اخراجات بھی ادا کرتے تھے۔ مثلاً 1326 میں محمد تغلق نے دکن کی فتح کے بعد وہاں سیوا مندر کی مرمت کے احکامات دیئے۔ کشمیر کے سلطان شہاب الدین (1355-73) نے سونے و چاندی سے بننے والوں کو پکھلا کر ان کا سونا چاندی بنانے سے انکار کر دیا تھا۔ اس دوسرے واقعہ میں جب سکندر لودھی (1517-1489) کچھ

مندروں کو سماں کرنا چاہتا تھا تو علماء نے اس کی مخالفت کی، اور یہ دلیل دی کہ یہ اسلامی تعلیمات کے خلاف ہے۔

مغل دور حکومت میں حکمرانوں نے مندروں کی حفاظت بھی کی اور ان کی مالی امداد بھی کی۔ مغل دربار میں راجپوت منصب داروں نے نہ صرف پرانے مندروں کی مرمت کرائی، بلکہ نئے مندر بھی تعمیر کرائے۔ لیکن یہ ضرور ہوا کہ جب ہندوراجاؤں نے بغاوت کی، یا حکم عدوی کی تو سزا کے طور پر ان کے علاقوں میں مندروں کو سماں بھی کر دیا گیا اور ان کی بے حرمتی بھی کی گئی۔ مثلاً 1613 میں جہاں گیر (1605-1627) میواڑ کے رانا امر سنگھ کے علاقے میں واقع ایک مندر کو توڑنے کا حکم دیا کیونکہ یہ مغلوں کے خلاف مسلسل جنگ میں مصروف تھا۔ شاہ جہاں (1628-1658) اور اورنگ زیب (1658-1707) نے صرف اس صورت میں مندروں کو سماں کیا یا بتاؤں کو توڑا کہ جب ان کے خلاف ان علاقوں سے بغاوتی ہوئیں۔

رومیلا تھا پر اور یثین نے ہندوستان کی تاریخ سے ایسی بہت سی مثالیں دی ہیں کہ جن سے ثابت ہوتا ہے کہ مسلمان حکمرانوں کی آمد سے قبل بھی یہ روایت تھی کہ فاتح حکمراں مفتوح علاقوں میں بطور انتقام، یا اپنی سیاسی بالادستی کے ثبوت کے لئے مندروں کی بے حرمتی کرتے تھے۔ مثلاً رومیلا تھا پر کے مطابق پالا دیا کے حکمراں نے دنیاپی کے مندر سے گنٹیں کابت اٹھالیا اور اسے اپنے ساتھ لے گیا۔ ایسی بھی بہت سی مثالیں ہیں کہ جن میں ہندو حکمرانوں نے جیں نہ ہب کے مندروں کی بے حرمتی کی۔

اورنگ زیب جس کے بارے میں عام تاریخی دیا جاتا ہے کہ اس نے مندروں کو تباہ کیا، مگر اس کا دوسرا رخ بھی ہے کہ اس نے مندروں کی مرمت اور ان کے اخراجات کے لئے جاگیریں دیں۔ اس نے صرف ان مندروں کو سماں کیا کہ جو باغی ہندوراجاؤں کے علاقے میں تھے۔ اب جوئی شہادتیں سامنے آئی ہیں، ان کے مطابق، ان کے تحت معلوم ہوتا ہے کہ اس نے کاشی میں واقع جنگم بدی، اللہ آباد میں واقع شوہیشور تھا اور گوہاٹی کے ام نند مندروں کی سر پرستی کی۔ اس نے کئی جیمن مندروں کو جاگیریں دیں، کہ جن کے فرماں آج تک ان کے متولیوں کے پاس موجود ہیں۔ اس نے اجین میں مہما کا مندر کے اخراجات کے لئے جاگیر دی، تاکہ وہاں سال بھر رoshni

کے اخراجات اس سے پورے ہوں۔

اس پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے، اگر مندروں کو سمار کرنے کے مسئلہ کو دیکھا جائے تو اندازہ ہو گا کہ اس کا تعلق مذہب سے زیادہ سیاست اور طاقت کی بالادستی سے تھا۔ لیکن جب بھی تاریخ کو سیاسی مفادات کے لئے استعمال کیا جاتا ہے، تو واقعات کو منع کر کے اسے جذبائی بنادیا جاتا ہے۔ اس لئے مندروں کی بے حرمتی اور ان کے سمار کرنے کے مسئلہ کو ہندوؤں اور مسلمان، دنوں جانب کے مورخوں نے اپنے سیاسی مقاصد کے لئے استعمال کیا اور اس کی اصل حقیقت کو چھپانے کی کوشش کی۔



نقطه نظر

## من چندر سے ایک گفتگو

زمان خان

پن چندر اہنستان میں مورخوں کے گورو مانے جاتے ہیں۔ آپ نے رومیلا تھاپر (Romila Thapar) کے ساتھ مل کر جواہر لال یونیورسٹی، دہلی میں Department of Modern History کی بنیاد رکھی۔ آپ نے کئی نسلوں کی تاریخ پڑھائی۔

آپ ہندستان کے صوبہ ہماچل پردیش کے شہر کانگڑہ کے ایک گاؤں میں 27 مئی 1928ء کو پیدا ہوئے۔ آپ کے والد کا نام طوطارام تھا اور وہ ایک وکیل تھے۔ آپ نے ابتدائی تعلیم دیہیں حاصل کی۔ میزک کرنے کے بعد آپ کو لاہور کے Forman Christain College میں داخل کروادیا گیا۔ وہاں انہوں نے B.A (A-Physics) فزکس اور میٹھ (Physics & Mathematics) کے ساتھ پاس کیا۔ اس کے بعد آپ کو والدین نے Aeronotical Engineering میں اعلیٰ تعلیم حاصل کرنے کے لئے امریکہ کی بہت اعلیٰ یونیورسٹی Stanford میں پہنچ دیا۔ انہوں نے چند ماہ ہی میں محسوس کیا کہ سائنس میں ان کی دلچسپی نہیں ہے سو انہوں نے International Affairs میں داخلہ لیا اور اس مضمون میں پہلے بی اے اور پھر ایم اے کیا۔ جب آپ ہندستان میں تھے آپ کو امریکی معاشرہ بہت پسند تھا، خاص کر عورتوں کا مقام۔ مگر وہاں جا کر ان کا خواب ٹوٹ گیا پس ان کا شماران چند دانشوروں میں ہوتا ہے جو امریکہ جا کر مارکسٹ ہوئے۔

FC College میں آپ پروفیسر بھٹی کے شاگرد تھے اور ان سے بہت متاثر تھے۔ وہ انگریزی پڑھاتے تھے۔ پروفیسر صاحب کے بیٹے ان کے بہت دوست تھے جنہوں نے بعد میں

پاکستان کی امور خارجہ وزارت میں نوکری اختیار کی۔

سکول کے آخری دنوں میں چند ماہ کے لئے RSS کے زیر اثر بھی رہے، مگر یہ رومانس چند ماہ تک رہا کیونکہ انہیں جلد پتہ چل گیا کہ RSS, Communal Communalism ہے اور جدوجہد آزادی میں حصہ لینا چاہتی۔ RSS والے کہتے تھے کہ ہمیں اپنی قوت آزادی کے بعد مسلمانوں سے لٹنے کے لئے بچانی چاہئے۔

آپ زمانہ طالب علمی سے پہلے Anti Communal دلیلیہ چلا رہے ہیں۔ جس پر آپ آج بھی قائم ہیں۔ آپ Delhi Group of Historians کے خلاف جدوجہد تراپ میں زیادہ تر آپ کے شاگرد ہیں۔ یہ گروپ Communalism کے خلاف جدوجہد میں مصروف ہے۔ اس مورخوں کے گروپ نے Communalism کے خلاف ایک (Premier) بنیادی کتابچہ چھاپا ہے۔ اس کے علاوہ یہ گروپ بہت ساری دوسری سرگرمیوں میں بھی مصروف ہے۔

آپ نے کبھی انگریز سرکار کی نوکری کا سوچا بھی نہ تھا۔ امریکہ سے ایم اے کرنے کے بعد آپ 1951ء دہلی واپس آگئے اور Hinde College, Delhi کے شاف میں شمولیت اختیار کر لی۔ آپ اس وقت ایک رومانوی انتقلابی تھے۔ اس لئے آپ نے شادی نہیں کی اور PHD کا بھی نہیں سوچا۔ جب 1956ء میں امریکہ کا گریٹس میں کیونٹ پارٹی آف انڈیا نے پر امن سو شلزم کا نزہہ دیا تو ان کی زندگی کا رخ بدل گیا۔ وہ اس نفرے سے مایوس ہوئے۔ اس کے بعد انہوں نے شادی کی اور PHD بھی کی۔ آپ کا PHD کا مقالہ پہلے پیش کیا۔ اس نے چھاپا۔

آپ Communalism کے بہت زبردست ناقد ہیں آپ نے اس سلسلہ میں گاندھی اور نہرو کے بھی نہیں بخشنا۔ صاف ظاہر ہے کہ آپ جناح اور مسلم لیگ کے بھی ناقد ہیں۔

آپ کے خوش چینوں کا الزام ہے کہ آپ اب گاندھی کے پرستار بن گئے ہیں اور Gramscic اور گاندھی کا ملاپ کروانے کی کوشش میں مصروف ہیں۔ جب ان سے یہ سوال پوچھا تو انہوں نے مذاق سے کہا کہ آپ اس کی بات کر رہے ہیں ”میں تو مارکس اور گاندھی کا ملاپ کروار ہاں، جو اس سے بھی بڑا جرم ہے۔

جب آپ امریکہ میں تھے تو آپ پروفیسر Cecil Richard کے زیر اثر آگئے۔

پروفیسر لکھ پتی پاپ کا بیٹا تھا۔ اور پاضمیر ہونے کی وجہ سے اس نے بندوق نہ اٹھائی تھی۔ بلکہ فوج میں دوسری جنگ عظیم کے دوران کمپونٹر کے طور پر کام کیا۔ وہ مارکسٹ تھا۔

آپ جواہر لال نہرو یونیورسٹی سے ریٹائر ہو چکے ہیں مگر اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ آپ نے ریسرچ کرنا چھوڑ دیا ہے۔ آپ آج تک میں تین کتابوں پر کام کر رہے ہیں۔ سب سے پہلے آپ بھگت سنگھ کی سوانح عمری لکھنا چاہتے ہیں۔ اس کے بعد آپ گاندھی کی سوانح عمری پر کام کرنا چاہتے ہیں اور اس کے بعد ”اگر زندگی نے وفا کی“ تو وہ Indian Nationalism پر ایک کتاب لکھنا چاہتے ہیں۔ وہ بھگت سنگھ کی سوانح عمری کے سلسلہ میں پاکستان آنا چاہتے ہیں مگر اس شرط پر کہ انہیں Achieves دیکھنے کی اجازت ہو۔

آپ کے قائد اعظم اور پاکستان کے بارے میں مخصوص نظریات ہیں مگر آپ پاکستان کو جائز اور خود مختاریاست کے طور تعلیم کرتے ہیں۔ وہ پاکستان کی خود مختاری کی اتنی ہی عزت کرتے ہیں جتنی کہ ہندوستان کی۔ وہ پاکستان کے سیکولر قوتون کو سلام کرتے ہیں۔

آپ کا ساری دنیا کے سورجیں میں احترام کیا جاتا ہے اور آپ کے کام کی قدر کی جاتی ہے۔ آپ نے تاریخ پر بہت اہم کتابیں لکھی ہیں۔ آپ اپنی بیوی اور بیٹے "Bicky" کی ساتھ گڑگاؤں میں رہ رہے ہیں۔ جہاں آپ کا Doeberman کتاب ہر وقت آپ کی حفاظت کے لئے آپ کے پاس رہتا ہے اور غرما تارہتا ہے۔

زمان خان نے آپ کے گھر میں آپ کا انٹرو یو کیا۔

سوال: پروفیسر صاحب، آپ کب اور کہاں پیدا ہوئے، ابتدائی تعلیم کہاں سے حاصل کی۔ تاریخ میں آپ کو کیسے دلچسپی پیدا ہوئی؟

جواب: میں 27 مئی 1928ء کو ڈسٹرک کانگڑہ، ہماچل پردیش کے ایک گاؤں میں پیدا ہوا، وہیں پالا بڑھا اور ابتدائی تعلیم کانگڑہ میں حاصل کی اور وہیں سے میٹرک کیا۔ پھر میں فارمین کرچین کالج لاہور Forman Christian College, Lahore میں داخل ہو گیا، وہاں سے میں نے بی اے، فزکس اور میکھ (Physics & Mathematics) کے ساتھ کیا۔ میرے بہت دوست تھے جن میں سے ایک مقبول بھٹی تھا جس نے بعد میں پاکستان خارجہ میں شمولیت

اختیار کی اور وہیں سے ریٹائر ہوا۔ اس کے والد پروفیسر بھٹی انگریزی پڑھاتے تھے۔ وہ بہت بڑے سیکولر اور قوم پرست تھے میں ان سے بہت متاثر تھا۔ وہ بہت ہی شفیق اور عمدہ استاد تھے۔ گرجوایشن کرنے کے بعد مجھے والدین نے اپنے خرچے پر امریکہ Stanford University میں ایروناٹیکل انجینئرینگ (Aeronautical Engineering) میں Msc کرنے کے لئے بھیج دیا۔ چند ہی ماہ میں نے یہ سمجھ لیا کہ میری اس مضمون میں دلچسپی نہیں ہے۔ جب میں لاہور میں تھا تو مجھے امریکین معاشرہ بہت پسند تھا خاص کروہاں عورتوں کے مقام اور حیثیت بہت پسند تھا۔ میرا خیال تھا کہ وہ بہت آزاد لوگ ہیں۔ میں اس وقت سو شلست نہیں تھا۔ کسی وجہ سے مجھے وہ معاشرہ پسند نہیں آیا۔ خاص کر میں نے عورتوں کو اس طرح نہ پایا جیسا کہ میں فارمین کرچین کانج، لاہور میں سوچا کرتا تھا۔ میری دلچسپی سماجی سائنس میں ہو گئی اور چار ماہ کے بعد میں انجینئرینگ چھوڑ کر سماجی سائنس میں داخلا لیا، وہاں میں مارکسزم کے زیر اثر آگیا۔

سوال: آپ کو کس نے متاثر کیا؟

جواب: ایک شخص Richard Cecil تھا۔ وہ فوج میں رہا تھا، ایک کروڑ پی کا بیٹا تھا لیکن وہ بامیر آدمی تھا اس لئے اس نے بندوق نہیں اٹھائی اور بطور کپونڈر دوسری جنگ عظیم میں کام کیا۔ جنگ کے بعد اس نے دوبارہ Stanford University میں شویلت اختیار کر لی تھی میں اس کے زیر اثر آگیا۔ میرا ہمیشہ یہ خیال تھا کہ مارکس ہمارے معاشرے سے وابستہ نہیں ہے کیونکہ وہ مزدوروں کی بات کرتا ہے اور ہمارے معاشرہ زرعی معاشرہ ہے۔ اس نے مجھے کہا کہ تم نے مارکس کو نہیں پڑھا ہے سو جب میں نے مارکس کو پڑھاتوں میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ میری مارکسزم پر تنقید درست نہیں تھی۔ پھر میں مارکسٹ ہو گیا۔

میں نے بی اے اور پھر ایم اے (International Affairs) انٹریشل افیز میں کیا۔

میں بنے ہٹری اور اکنامیکس میں Specialise کیا۔ میں 9-1946 تک امریکہ میں رہا۔ میں واپس ہندوستان میں آ کر ہندو کانج دہلی میں تاریخ کا استاد ہو گیا۔

سوال: آپ کی زندگی کا کوئی دلچسپ واقع؟

نہیں: جوان سینے بیوں تو بیہت بیس مگر ایک میں آپ کو سنا تاہوں۔ جب میں چودہ سال کا تھا میں کچھ دری کے لئے RSS کے اٹھ میں آ گیا۔ مجھے سیاست میں دلچسپی تھی اور میں بہت لاٹ طالب علم تھا۔

RSS کے آرگانائزر میرے پاس کسی حوالے سے آئے اور انہوں نے مجھے بتایا کہ RSS نیشنل سٹ ہے اور گمانہ گی انہیں پسند کرتا ہے اور نہر و اور سچا ش چندر بوس بھی خفیہ طور پر ان کی ممتازت کرتے ہیں۔ انہوں نے ہٹلر اور سولینی سے بہت کچھ لیا تھا۔ ان دونوں میرے میتے غیر سیاسی لوگوں میں ہٹلر اور سولینی بہت مقبول تھے۔ دراصل ہم اس بات میں یقین رکھتے تھے کہ ہٹلر کا گنگڑہ کے ذریعہ ہندوستان میں داخل ہو گا۔ ہر صبح ہم اٹھ کر دیکھتے تھے کہ اس کی فوجیں آگئی ہیں کرنہیں؟ پس RSS نے مجھے بھرتی کر لیا اور میں ایک ڈیڑھ ماہ کے لئے ان کا اضلاعی ناظم ہن گیا۔ پھر ہم ڈیرہ دون چلے گئے۔

سوال: آپ نے RSS سے نجات کیے حاصل کی؟

جواب: میں ڈیرہ دون چلا گیا میرا خاندان بھی وہاں منتقل ہو گیا۔ 1942ء کی تحریک میں ہم شامل ہونا چاہتے تھے۔ RSS نے ہمیں شامل نہیں ہونے دیا جب ہم نے وجہ پوچھی تو انہوں نے کہا کہ آزادی ہمیں ملنے والی ہے، کا گنگڑ اس کو سنبھال لے گی، ہمیں اپنی قوت جمیعت رکھنی چاہئے آزادی کے بعد مسلمانوں سے بنتے کے لئے اس دلیل سے میں قائل نہیں ہوا۔ پھر میں نے ایسی کانٹی لاہور میں داخلہ لے لیا۔ پھر گریووں کی چھیٹیاں آگئیں۔ وہ میرے پیچھے پڑے رہے۔ میں رساں اور کتابیں پڑھتا تھا۔ مختلف قسم کے طلباء سے ملتا تھا۔ مجھے سیاست سے دلچسپی تھی۔ مجھے اس کا احساس ہوا کہ وہ ہو کے باز اور Communal ہیں۔ میں کبھی Communal نہیں تھا میں نے نیشنل سٹ تھا۔ میں لاہور میں نہر و اور سچا ش چندر بوس اور خاص کر گمانہ گی کے زیر اثر تھا۔ میں RSS سے بحث کرتا تھا میں نے یہ سمجھا کہ وہ غلط ہیں۔

سوال: سویا مرکیہ تھا جس نے آپ کو تبدیل کر دیا؟

جواب: میں (Aeronautical Engineering) اریو نائلکل انجینئرنگ بننے گیا تھا۔ میں نے سول سرسوں کے امتحان میں بھی حصہ نہ لیا۔ بر طائفی کی خدمت کرنے کے سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا۔ میرا خیال تھا کہ مستقبل کی ائمہ سرہی اریو نائلکل ہے اور ہندوستان کی ترقی کا مستقبل اس سے وابستہ ہے۔ پھر مجھے احساس پیدا ہوا کہ میں انجینئرنگ بننا چاہتا، مجھے واپس جانا چاہئے اور معاشرہ کی ترقی میں حصہ لینا چاہئے۔

سوال: آپ نے پی ایچ ڈی کب کی؟

جواب: میں نے امریکہ سے بی اے اور ایم اے کیا۔ ہم پڑھتے تھے کہ ہندوستان میں انقلاب آرہا ہے۔ میں واپس آ کر اس میں حصہ لیتا چاہتا تھا سو میں نے پی ایچ ڈی میں داخل نہیں لیا۔ میرا خیال Academic بننے کا نہیں تھا۔ میں پروفیشنل انقلابی بننا چاہتا تھا۔ واپس ہندوستان میں آ کر میں نے دیکھا کہ یہاں تو انقلاب کے آنے کے کوئی آثار نہیں ہیں۔ آہستہ آہستہ میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ انقلاب نہیں آئے گا پھر میں نے مدرسیں کا پیشہ اختیار کر لیا۔

سوال: کیا آپ کیونٹ پارٹی کے کبھی باقاعدہ ممبر بنے؟

جواب: نہیں

سوال: تو پھر آپ نے کب پی ایچ ڈی کی؟

جواب: چند سالوں میں انقلاب کے رومنس میں رہا۔ اس لئے میں نے ریسرچ کا کام سنجیدگی سے نہیں لیا۔ 1956ء میں امریسر کالنگریس میں کیونٹ پارٹی نے تھیس دیا کہ انقلاب پر اس طریقہ سے آئے گا۔ میرے جیسے نوجوانوں پر یہ واضح ہو گیا کہ ہندوستان میں انقلاب روئی یا چینی طرز کا نہیں ہو گا۔ سو میں نے 1957ء میں ریسرچ کا کام شروع کر دیا۔ 1956ء میں نے "Economic thinking the عنوان تھا the critique of colonialism till 1904" شادی کی۔ میرے پی ایچ ڈی کا مقالہ اس وقت تک 1919ء تک کاریکارڈ دیکھنے کی اجازت نہیں تھی۔ یہ اجازت کئی سالوں کے بعد دی گئی۔ سو میں نے Economic critique of moderates سامراج کے ساتھی تھے۔ میرا خیال Palm Dutt (moderates) ماذریٹ کے خلاف تنقید کا تھا۔ جو کام انہوں نے چند صفحات میں کیا تھا میں اس ایک تھیس میں کرنا ماذریٹ کے خلاف تنقید کا تھا۔ جو کام انہوں نے 750 صفحوں کا تھیس لکھا جس میں نے سامراج پر تنقید کی۔ میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ ہندوستان ایک کلائیکل کالونی ہے اور ماذریٹ سامراج کے کلائیکل ناقدین تھے۔ بعد میں یہ مقالہ پیپلز پیشنگ ہاؤس نے Rise and Growth of Economic Nationalism in India کے نام سے چھاپا۔

سوال: گو آپ کیونٹ پارٹی کے باقاعدہ ممبر نہیں تھے مگر آپ کا ریسرچ Historical and approach (پیراڈائم اور نظر نظر) (تاریخی اور مادی جدیلیات) (dialectical materialism) رہا۔

جواب: درست ہے۔ میر امقالہ ہندوستان کی تاریخ پر مارکسی نقطہ نظر سے جائز ہے۔

سوال: کیا سویٹ یونین کے زوال کے بعد بھی آپ اپنے پرانے خیال پر قائم ہیں؟

جواب: بالکل دو تھفظات کے ساتھ۔ میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ ٹالن نے جو سویٹ یونین میں کیا وہ غلط تھا۔ پھر میں آہستہ آہستہ ٹالن کی طرف ناقد ان درویا اختیار کر لیا۔ پھر میں نے یہ بھی سمجھا کہ ہندوستان کی کیونٹ تحریک ہندوستان کے زمینی حقوق کا ادراک نہیں رکھتی اور وہ ہندوستان کو روئی عینک سے دیکھتی ہے۔ سو میں مارکسٹ رہا میں نے ٹالن پر تقدید شروع کر دی اور اسے ٹالن مارکسزم کہنا شروع کر دیا جسے آج ٹالنزم کہا جاتا ہے۔

جیسے جیسے میں نے ہندوستان میں Communal مسئلہ دیکھنا شروع کیا تو میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ ہندوستان میں کیونٹوں نے Communal مسئلہ کو جیگی سے نہیں اٹھایا۔ یہ نہرو ہی تھا جس نے 1937ء میں کہا تھا کہ Communalism is the Indian form of fascism میں نے یہ نقطہ نظر تسلیم کر لیا کہ ہندوستان کو سب سے بڑا خطرہ Communalism سے ہے اور کسی سال تک ہماری بندی جنگ سرمایہ داری سے نہیں بلکہ Communalism کے خلاف ہو گی۔

سوال: کیا آپ نہیں سمجھتے کہ کیونٹ پارٹی آف ائریا کا ہندوستان کی مذہب کی بندی پر تقسیم کو قبول کرنا Communalism تھا؟

جواب: بالکل یہی تھا۔ گو 1946ء میں رجنی پام دت کے زیر اثر انہوں نے اپنا نقطہ نظر تبدیل کر لیا تھا۔ لیکن میں نے لاہور میں بھی ایسے ہی دیکھا۔ یہ ایک وجہ تھی کہ میں مارکسزم سے دور رہا۔ گو میں سماجی سائنس کا طالب علم نہیں تھا۔ میں جب 1942ء میں واپس ایف سی کانٹر گیا، اس وقت بہترین اور ذہین طلباء مارکسٹ ہوتے تھے اور ان سے خوب بحثیں ہوتی تھیں۔ دوسرے بہت سارے نیشنل سٹوڈیز ہوتے تھے۔ 1944ء میں نے ایف اے کیا۔ تین چار ماہ کی چھٹیاں گزار کر جب میں واپس گیا تو میں نے دیکھا میرے مسلمان دوستوں میں سے سوائے بھٹی یا ایک آدم

کو چھوڑ کر سارے مسلم لیکی ہو گئے ہیں۔ میں پروفیسر بھٹی صاحب کے پاس گیا اور ان سے اس مسئلہ پر ہمایی حاصل کی۔ گوئی را اپنا خیال تھا کہ اس کی بنیادی ذمہ داری ہندوکیونٹشوں پر پڑتی ہے۔ جب کیونٹ پارٹی نے یہ نظریہ پیش کیا کہ پاکستان کا سوال قومی مسئلہ ہے تو میں نے اس قبول نہیں کیا۔ لیکن میں نظریہ اپنی طور پر کچھ سمجھنے لیں سکا کیونکہ نہ تو میں سو شلسٹ تھا اور نہ ہی مارکسٹ۔ لیکن جب بعد میں نے اس مسئلہ کا مطالعہ کیا تو میں نے یہ دیکھا کہ کیونٹ نے 4/1943ء اس نقطہ نظر پر تنقید کی تھی۔ مگر میرے خیال میں کیونٹ نے Communalsim کو کبھی بھی ہندوستان کا بنیادی ہذا مسئلہ نہیں سمجھا تھا۔ جیسا کہ انہوں نے پچھلے تین چار سالوں سے سمجھنا شروع کیا ہے۔ جب سے بی بے پی حکومت میں آئی تو انہیں احساس ہوا کہ جرمی میں نازی یہودیوں کے اتنے خلاف نہیں تھے جتنے کہ وہ کیونٹشوں کے تھے۔ جب بی بے پی حکومت میں آئی تو انہیں احساس ہوا کہ اگر بی بے پی کو مکمل طاقت اور اختیارات مل گئے تو یہ بارہ کروڑ مسلمان کو تو ختم نہیں کر سکتی مگر اس کا نشانہ کیونٹ ہو گئے، جیسے کہ اٹو نیشا میں سہارتو نے کیونٹشوں کا قتل عام کیا۔ اس بات کا احساس انہیں پچھلے چار پانچ سالوں میں ہوا ہے کہ Communism ہندوستان کا سب سے بڑا شر ہے۔

سوال: لیکن Communalism کے عروج اور بی بے پی کے حکومت میں آنے کا کون ذمہ دار ہے؟ کیونٹ یا کانگریس؟ کیونٹ کے بارے میں تو آپ پہلے ہی کہہ پچھے ہیں کہ ان کی تعداد بہت زیاد نہیں ہے۔ کیونٹزم کے پروان چڑھنے کی کیا وجہات تھیں؟

جواب: میرے خیال میں اس کی سماجی وجوہات بھی ہیں۔ جہاں ترقی ہوتی ہے وہاں تاریخی اور ناہمواری بڑھتی ہے۔ لیکن Communalism ہندوستان میں ایک جواب ہے۔ Communalism کی اپیل سماجی ترقی میں ہے۔ لیکن میرے خیال میں کانگریس نے فرقہ پرستی طرف موقع پرستی دکھائی۔ میں ان کے فرقہ پرستی کی طرف رویہ میں فرقہ کرتا ہوں۔ میں باشیں بازو کے اس نقطہ نظر سے اتفاق نہیں کرتا کہ کانگریس اور بی بے پی دونوں ہی فرقہ پرست ہیں۔ یہ نقطہ نظر اب انہوں نے چھوڑ دیا ہے مگر چار پانچ سال پہلے تک وہ یہ کہتے ہیں وہ یہ کہتے تھے کہ کانگریس اور بی بے پی دونوں فرقہ پرست ہیں۔

سوال: کیا آپ نہیں سمجھتے کہ کانگریس بھی قصور دار ہے کہ اس نے ان کے خلاف بھر پور

جدوجہد نہیں کی اور مزید کہ موقع پر ستاند رویا اختیار کیا؟ یہ ایک بہت بڑا جرم ہے؟

جواب: بہت بڑا جرم ہے، بہت بڑا۔ لیکن باسیں بازو نے بھی ایسا ہی رویا اختیار کیا۔ انہوں نے بھی بلا واسطہ یا بلا واسطہ طور پر Communalism کی حماست کی۔ انہوں نے بھی Communalism کے خلاف بھرپور جدوجہد نہیں کی۔

سوال: مگر کانگریس تو بر سر اقتدار ہی ہے اس لئے اس کا جرم بڑا نہیں ہے؟

جواب: میں اس مسئلہ پر لکھتا ہوں۔ جب ہم پچھلی دنہ (1980ء) ملتوی اس کے بعد بیان نے ایک کتاب لکھی "Communalism in modern India" میں نے ذاکر بنا کر علی کو ایک کتاب دی تھی۔ وہ یہاں آتے جاتے رہتے ہیں۔

آپ Communalism کے خلاف جدوجہد ایک طرح سے کرتے ہیں اور موقع پرستی کے خلاف دوسری طرح سے۔ اگر آپ دونوں کو گذشتہ کر دیں تو آپ اپنے کو نہتا کر لیتے ہیں۔ گوئیں پہلے بھی Communalism پر کام کرتا تھا مگر میں نے چار پانچ سال اس پر تفصیل سے کام کیا اور جس کے نتیجے میں 1984ء میں یہ کتاب شائع ہوئی۔ لیفت کے پاس سادہ جواب ہے کہ سرمایہ دار اور بورڈوازی فرقہ پرستی کی مدد اور حماست کرتی ہے۔ میں اس سے متفق نہیں ہوں۔ اس بات کا ثبوت نہیں ملتا کہ 1947ء سے پہلے سرمایہ داروں نے Communalism کی مدد کی ہو۔ انہوں نے یہ جان لیا تھا کہ اگر انہوں نے سارے ہندوستان میں ترقی کرنی ہے تو انہیں Communalism کی مدد نہیں کر سکتی۔ کانگریس اور لیفت Communalism کا پوری طرح اور اور اس کے بعد اس کی وجہ یہ ہے کہ نہرو کی سیاست اور گاندھی کے قتل کے بعد Communalism دب گیا تھا اور کسی حد تک اندر گاندھی کی سیاست کی وجہ سے Communalism بڑی طاقت نہ بن سکے۔ درحقیقت 1984ء کے ایکش میں انہیں زبردست شکست ہوئی۔ 1977ء کی ایکر جنگی کے بعد ان کا بہت بڑا بھار ہوا۔ فرقہ پرستوں کے اندر بھی تفریق ہو گئی۔ پھر 6/1985ء میں رام جنمن بھوی تحریک شروع ہو گئی۔ میں کہتا ہوں کہ سو شلست اور کانگریس Communalism کی طاقت کا اندازہ نہیں لگا سکے اور مستقبل کے خطرے کو نہ بھاپ سکے اور اس طریقہ سے اس کے خلاف نظریاتی جدوجہد کر سکے۔ جیسے کہ اسے لڑنا چاہئے تھا۔ کیونکہ جمہوریت میں آپ صرف سیاسی اور نظریاتی طریقہ سے Communalism کے خلاف لڑ سکتے

ہیں۔ آپ Communalism کو Ban نہیں کر سکتے۔ 3/1982 کے بعد اور خاص کر جنم بھوئی تحریک کے بعد یہ زور پکڑتے گئے۔ ان کو اس سے بھی تقویت ملی کہ کانگریس نظریاتی طور پر کمزور ہوئی اور باسیں بازو نے ان کی چھوڑی ہوئی جگہ کوئی نہیں بھرا۔ لیفٹ نے یہ مفروضہ بنا لیا تھا اگر کانگریس مزید کمزور ہو گی تو وہ خود بخود اس کی چھوڑی ہوئی جگہ لے لیں گے۔ سو بلو اس طور پر وہ بھی جے پی کے Communalism کے خطرہ کو نہ بھانپ سکے۔ میں تو یہ بھی کہوں گا کہ 1989ء کے ایکشن میں وی پی سنگھ نے بی جے پی اور آر آر ایس کے ساتھ معاہدہ کیا۔ میں یہ کہوں گا کہ کانگریس، لیفٹ اور ہمارے دانشوروں نے Communalism کو نظر انداز کیا اور موقع پرستی کا مظاہرہ کیا۔

میں نے اپنی کتاب میں بھی لکھا ہے اور اب بھی کہتا ہوں کہ آدمی کو گاندھی اور نہرو کی پالیسیوں کی پیروی کرنا چاہئے۔

” یہ ہے کہ آدمی Communalism کو مقابلہ کرنا چاہئے بلکہ ہر قسم کی Communalism کے خلاف جدوجہد کرنی چاہئے۔ یہی بات ہے جو کانگریس نے نہیں کی۔ 1947ء کے بعد ایکشن کی وجہ سے نہرو نے پرانے مسلم لیگیوں سے معاہدہ کیا۔ اقلیتوں کے تحفظ کے نام پر انہوں نے مسلم Communalism پر بھر پور تلقین نہیں کی۔ انہوں نے مسلمان، ایک اقلیت اور مسلم Communalism میں فرق نہیں کیا۔ انہوں نے سکھ Communalism پر بھی نرم گوشہ اختیار کیا۔ اس وجہ سے ہندو Communalists کو پہنچنے کا موقع مل گیا اور انہوں نے نفرہ لکیا کہ وہ صحیح سیکولرنیں ہیں۔ انہوں نے کیونشوں کو بھی نام نہاد کیونٹ کہا۔ اس میں کوئی سچائی نہیں ہے مگر یہ حقیقت ہے کہ معاشرہ میں سیکولر عناصر ایک ہی وقت میں ہر قسم کی Communalism کے خلاف مکمل اور بھرپور جدوجہد نہیں کی۔ لیفٹ بھی اس میں قصور دار ہے۔ آپ یہ سن کر شاید تیران ہوں کہ CPM نے ایک نفرہ ایجاد کیا تھا کہ ”اقلیتیں فرقہ پرست ہو ہی نہیں سکتیں“۔ میرے خیال میں نہرو اور گاندھی کا نقطہ نظر بہت درست تھا۔ نہرو اور گاندھی کہا کرتے تھے کہ ہر قسم کا Communalism برا ہے مگر اکثریت کا Communalism بہت برا ہے کیونکہ یہ ساری قومی جگہ گھیر لیتا ہے۔ اقلیت کا Communalism صرف اقلیت کو نقصان پہنچاتا ہے جبکہ اکثریت کا Communalism نہ صرف اقلیت کو نقصان پہنچاتے گا بلکہ اکثریت کو بھی نقصان پہنچاتے گا۔ اس

لئے یہ سماجی خطرہ (Societal danger) ہے اور اقلیت کا کمیوں ازم تقسیم کرنے والا (Communalism, division danger) ہے۔ اس لئے دنوں کے خلاف لڑنا چاہئے مگر زیادہ توجہ اکثریت کے Communalism پر ہونی چاہئے مگر آپ کو اقلیت کے Communalism کے خلاف جدوجہد کرنا چاہئے۔

سوال: اندر اگاندھی نے سکھ Communalism کو ہوادی۔ بھنڈ روادا، کانگریس کی حکومت میں بابری مسجد گرائی گئی۔ پھر کانگریس نے شاہ بانو کیس میں موقع پرستی کا مظاہرہ کیا؟

جواب: شاہ بانو کیس بہت پہلے ہوا میرے خیال میں 6/1985ء راجیو کے دور میں، بابری مسجد گرائے جانے سے بہت پہلے۔ صحیح مثال ہے اقلیت کے Communalism کی سر پرستی کرنے کی۔ جب کانگریس پر شاہ بانو کیس پر خوب تقدیر ہوئی تو اس نے بابری مسجد کے دروازے کھول دیئے۔ دوسرے الفاظ میں پہلے آپ ایک طرح کی Communalism کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں پھر دوسری قسم کے، بجائے دنوں کی مخالفت کرنے کے کیونکہ آپ کو سیاسی طور پر اس کی قیمت ادا کرنی پڑتی ہے۔

میں اس بات پر یقین نہیں کرتا کہ اندر اگاندھی نے سکھ Communalism کی حوصلہ افزائی کی تھی۔ یہ بائیں بازو کا نقطہ نظر تھا کہ اندر اسے سکھ Communalism کی حوصلہ افزائی کی تھی۔

یہ بی بے پی تھی جس نے نیکست بکس (Text-Book) کو تبدیل کر کے انہیں فرست پرست بنادیا۔ یہ ان کی لمبی، دور میں سریشی کا حصہ ہے۔ آر آر ایس، جنونی فرقہ پرست، باجپائی کی حماست کرتی رہی، جس نے بہتر خول پڑھا رکھا ہے کیونکہ اس نے منور لال جوشتی کو کھلا چھوڑ رکھا ہے۔ approach کی کیا ہے اگر آپ جوان بچوں کے ذہن کو بنا دیں گے تو میں سالوں میں سارا معاشر Communalist ہو جائے گا۔

پچاس اور سانچھ کی دہائی، یہ نہر و دور کی خامیاں ہیں۔ اس دور میں درسی کتب وہی تھیں جو آزادی سے پہلے تھیں۔ مجھے یاد ہے میں آر یہ سماج سکول میں پڑھتا تھا اس میں ایک خاص قسم کی کتاب پڑھائی جاتی تھی جس کا تاریخ کے مختلف ادوار کے بارے میں اپنا نقطہ نظر تھا، ancient, mediviel مسلم سکول کی اپنی کتاب تھی جس میں ان کا اپنا نقطہ نظر پڑھایا جاتا تھا۔ ان سب میں

مشترک ایک کتاب تھی، انگریز راج کی برکتیں، مگر قدیم تاریخ اور ازمنہ و سطھی دور کے بارے میں ان کا اپنا اپنا نظر تھا اور یہ کتابیں پچاس کی دہائی تک ہندوستان میں پڑھائی جاتی رہیں۔ کیونکہ گاندھی کے قتل کے بعد Communalism دب گیا تھا۔ ان کے ووٹ چار پانچ فی صد سے آگے نہیں بڑھے۔ ان کے چار پانچ ممبر اسیلی میں ہوا کرتے تھے۔ لیکن جب جبل پور میں 1947ء کے بعد 1957ء کے مزدوروں کے علاقے میں بہت بڑے Communal riots فسادات ہوئے۔ اس کی بعد نہرو نے National Integration Council بنائی اور اس کو نسل کی متفق رائے تھی کہ سب بڑی گزوری درسی کتب ہیں۔

1930ء میں کانپور میں بہت بڑے پیانے پر Communal riots فسادات ہوئے، اس وقت بھگت سنگھ کو پچانی کی سزا دی گئی تھی۔ کانگریس نے ایک تحقیقاتی کمیٹی بنائی جس کی رپورٹ 1931ء میں شائع ہوئی بہت اعلیٰ رپورٹ تھی۔ آدمی سے زیادہ پورٹ نے درسی کتب میں جو تاریخ کی تشریح کی گئی تھی کو Communalism کا ذمہ دار قرار دیا۔ رپورٹ نے Communal فساد کے پیچے بڑی وجہ Communal ideology کو قرار دیا۔ اس رپورٹ میں پہلی بار Communalism کو سمجھا گیا۔ میں اس بات کو بار بار دھراوں گا اس بات پر زور دوں گا کہ Communalism کو اس وقت تک اس میں کامیابی نہیں ہوئی کہ Communal riots کا بنیادی مسئلہ Communalism نہیں ہیں۔

صرف معاشرے کے Communal riots ہونے کا صرف ایک اظہار ہے۔ جب معاشرہ بڑے پیانے پر Communal ہو جاتا ہے تو فسادات خود بخود ہوتے ہیں۔ لکھنؤ میں 1986ء تک کبھی Communal riots نہیں ہوئے تھے۔ جب پور میں فرقہ واران فسادات 1986ء تک کبھی نہیں ہوئے تھے۔ لیکن اس عرصے میں جو لکھنؤ اور جے پور گیا وہ دیکھ سکتا تھا کہ لڑکی ایک مسلمان سے شادی کر رہی ہے۔ سائیکل والا، سائیکل والے سے لڑ رہا ہے۔

جس چیز سے لڑنے کی اور جس چیز کو روکنے کی ضرورت ہے وہ Communalisation of minds ہے۔ اس بات کی اہمیت کو نہرو بھی 1952 کے بعد نہ سمجھ سکا۔ 1952ء میں اس نے

اس کا اظہار کیا اور پھر اعلان کیا کہ Communalism is dead نہر و غلط تھا۔ وہ عملیت پسندی کا مظاہرہ کر رہے تھے Communalism میرا تھا مگر سکول کی درسی کتب 1960ء تک وہی پرانی تھیں۔ روپرٹ کا سائٹ فی صد حصہ اس بات پر ہے کہ کس طرح برطانیہ کا تاریخ کے بارے میں نقطہ نظر Communalism کا ذمہ دار ہے۔ گاندی جی نے ایک جگہ کہا ہے اور یہ بات ریکارڈ بھی ہے جب تک نصابی کتب پر نظر ٹانی نہیں کی جائے گی تو ملک میں Communalism کیونزم نہیں مارے گا۔

سوال: بی بے پی سیکی تو کہا ہے؟

جواب: درست۔ انہوں نے نصابی کتب پر نظر ٹانی کا فیصلہ کیا، کیا نصابی کتب دوبارہ لکھوا کیں۔ حالانکہ یہ بات طبقی نصابی کتب Communal کیوں نہیں ہو گئیں۔ میں نے بھی بارہویں جماعت کے لئے نصابی کتب لکھی ہیں۔ Romila نے تمہیں معلوم ہے کہ چھٹی اور ساتویں جماعت کے لئے نصابی کتب لکھی ہیں۔ میرے خیال میں یہ بہت صاف تھری تھیں۔ یہ بھی ہے کہ ہم نے نو تینیں شوزم کی تبلیغ کی اور نہ ہی ہمارے پاس ذات پات اور نہ ہی شوزم کے لیے جگہ تھی۔

سوان لوگوں کو یہ شور تھا کہ اگر سکول کے بچوں کو ان کتب پر تیار کیا جائے گا تو..... دراصل یہ تہذیب کا سنبھری دور تھا۔ مسلمانوں کے آنے کے بعد جسے وہ مسلمانوں کا عہد کہتے ہیں زوال شروع ہو گیا۔ سو آپ کے سامنے ایک معاشرہ اور، اور پر اور اور پر جاتا ہے اور وہ نیچے چلا جاتا ہے۔ سو یہ نقطہ نظر جس کی تشبیہ کی گئی اور پھر اس بنیاد پر درسی کتب لکھی گئیں۔ یہ کئی حساب سے Rubbish تھا مگر یہ ذہنوں میں بخدا دیا گیا کہ زوال کا دور ہے۔ یہ سب کچھ انگریزوں کے دور میں شروع ہوا۔ مجھے پتہ نہیں کہ آپ معلوم ہے کہ نہیں کہ انگریزوں نے یہ بات پھیلائی کہ مسلم انگریزوں کا دور جبرا اور عیاشی کا دور تھا۔ 1830ء سے بعد وہ قائل کرتے رہے۔ ان کا استدلال یہ تھا کہ ہندوستان کے لئے کہ ہم نے تمہیں مسلمانوں کے جر سے نجات دلوائی اگر ہم چلے گئے تو مسلمانوں کا جبرا پھر مسلط ہو جائے گا۔ یہ پاپیگینڈہ انہوں نے پچاس سال تک جاری رکھا۔ 9/1878ء میں جب جمہوری تحریک کچھ بڑھنے لگی تو انہوں نے اپنا نقطہ نظر بدل لیا۔ اب انہوں نے یہ کہنا شروع کر دیا کہ ہندو اکثریت میں ہیں۔ اگر ہندوستان آزاد ہو گیا تو وہ تم پر حکمرانی

کریں گے۔ ان کا تسلط قائم ہو جائے گا۔ لیکن 1860ء تک وہ دوسری دلیل پیش کرتے تھے۔ ایک دوسرے کو بھڑکاتے تھے۔ سو آپ دیکھتے ہیں کہ 1890ء کے بعد پچاس سال تک ہندوستان کے ہر حصے میں کتب لکھی گئیں ان میں اکثر ویژتقریم دور کے بارے میں بات کی گئی ہے ”اکبر (پادشاہ) اچھا آدمی تھا مگر مسلمانوں کا عہد سلطنت جابر، عیاشوں اور ظالموں کا دور تھا۔“

ایک رسالہ ہوتا تھا ”چند اماما“ یہ آج بھی ہے ہندوستان کی ساری زبانوں میں، ہزاروں کی تعداد میں چھپتا ہے۔ اس میں بہت اچھی کہانیاں ہوتی ہیں مگر ایک کہانی میں مسلم جابر اور ظالم کو دکھایا جاتا ہے، وہ جا گیردار ہو یا نواب۔ وہ ہمیشہ ہمسایہ کی زمین یا دولت یا عورت پر قبضہ (ہتھیانا) چاہتا ہے۔ دوسرا فریق مراجحت کرتا ہے اور کبھی کبھی جیت بھی جاتا ہے۔ میں نے اپنے گمراہ میں بہت سارے رسائل لگوائے ہوئے تھے جب میرے بچے پڑھ رہے تھے۔ مگر جب میں نے دیکھا تو میں چند اماما گھر میں لانے پر پابندی عائد کر دی۔ یہ میرا ذاتی فیصلہ تھا اس کا کوئی مطلب نہیں مگر اگر وہ نصابی کتب کو خراب کرنا شروع کر دیں؟ RSS پس سکولوں میں پڑھاتی ہے کہ رام مندر کی آزادی کی تحریک میں سلوہویں صدی سے آج تک ہزاروں آدمی شہید ہو گئے۔ اگر یہ بات لوگوں کے ذہن میں سرات کر جائے تو؟ واجپائی لوگوں میں ایک بات کرتے ہیں۔ ایڈوانی لوگوں میں ایک بات کرتے ہیں۔ مگر آرائیں کا دور رس منسوب ہے۔ اگر بچے میں سال تک اسی شعور میں پروان پڑھیں پھر لوگ باہر نکل آئیں گے۔ اسی لئے میرے خیال میں RSS نے تو بنیاد پرست ہے اور نہ ہی orthodox Communalism وہ لوگوں کو بنا چاہتے ہیں۔ اسی لئے ایڈوانی کی بیوی یا بیٹی بال کھو سکتی ہے، وہ پسکل لگا سکتی ہے۔ وہ جو چاہے کر سکتی ہے۔ وہ سیاست میں آسکتی ہے، وہ فشر، چیف مشرین سکتی ہے۔ وہ ڈسکو میں ڈائس کر سکتی ہے۔ وہ ڈسکو اور سیاست میں بھی Communal ہیں۔ جزوی طور پر ہندوستانی مخصوص معاشرہ کی ساخت کی وجہ سے میری نظر میں ان کو بنیاد پرست کہنا درست نہیں ہے۔ وہ Communal ہیں۔ اس لئے انہوں نے اس نقطہ نظر کو (notion) Communalise کرنا چاہتے ہے کہ ہندو ہر شعبہ میں بہت عظیم تھے۔ مسلمان ان کے زوال کا سبب بنے۔ اب ہندوراج میں وہ ایک دنہ پھر عزالت کو پاسکتے ہیں۔

سوال: تو پھر کیا کرنا چاہئے؟ کیا آپ سمجھتے ہیں کہ کامگریں نصابی کتب کو تبدیل کرنے میں

سبجیدہ ہیں؟

جواب: یہ تو ان کو کرنا پڑے گا۔ یہ ایک پہلو ہے۔ ہم نے چند سال پہلے جو جو یہ دی تھی وہ تھی کہ اصل بات سکول نے اسٹاد کی ہے۔ نصابی کتب خواہ کچھ بھی ہوں اگر اسٹاد اس کے الٹ اور پڑھا دے تو؟ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کتنے طلباء یونیورسٹیز بکس پڑھتے ہیں۔ وہ تو اسٹاد کو سنتے ہیں۔ سو ہم نے ہمیشہ اس بات پر زور دیا ہے کہ اس اسٹاد کے لئے Reorientation کو رس شروع کیا جائے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ Communalists کے لئے تاریخ ان کی بنیاد ہے، اقتصادیات نہیں۔ بی جے پی سودیشی کی حامی ہو سکتی ہے۔ یہ گلو بیانز یشن کی حمایت کر سکتی ہے۔ یہ جاگیرداری کی حامی ہو سکتی ہے۔ اپنے ایک پروگرام میں انہوں نے مطالبہ کیا کہ زمین مزارع مزدور کو ملنی چاہئے۔ سیاست میں وہ جمہوریت کی حمایت کر سکتے ہیں۔ وہ ذکریشہ پ کے حامی ہو سکتے ہیں۔ ان کے لئے بنیادی بات سیاست یا تاریخ نہیں ہے۔ ان کا بنیادی مقصد Communalisation ہے اور Communalisation کی بنیاد پر سیاست کو کرنا ہے۔ اسی لئے، آپ کو یاد ہو گا کہ 1977ء میں بھی انہوں نے دری کتب کو تبدیل کرنے کی کوشش کی تھی۔ کیونکہ ان کی دلچسپی تاریخ کی درسی کتابوں میں ہے۔ وہ سیاست اور اقتصادیات کی نصابی کتب میں دلچسپی نہیں رکھتے ہیں۔ ان کا ایک ایجنسڈ ہے۔ ایک لامعاڑ سے انہوں نے ہٹلر سے بہت سے سیکھا ہے۔ ہٹلر کی پارٹی کا نام نیشنل سوسائٹی پارٹی تھا۔ اور جب تک آپ یہودی دشمنی پر طاقت بفدا کر سکتے ہیں تو ٹھیک ہے، باقی کام خود بخود ہو جائیں گے۔

سوال: حالیہ ہندوستان میں عام انتخابات میں NDA کی تکست یا دھچکے کے کیا اسہاب ہیں؟ کیونٹھوں کو اتنی زیادہ مراعات کیوں ملیں؟

جواب: کیونٹھوں کے بارے میں یہ مبالغہ ہے۔ پہلے وہ 18/19 سیٹیں جیتتے تھے کیونکہ کیرالہ میں ان کی monopoly ہے۔ ہمیشہ 8-12 سیٹیں جیتتیں۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ وہ تال ناڑو میں اتحاد، الائچیں کا حصہ تھے۔ وہ ہمیشہ اس سے بھی زیادہ سیٹیں جیت سکتے تھے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ وہ ہندوستان میں سب سے زیادہ سیکولر قوت ہیں۔ انہوں نے کیونٹزم سے سب سے کم سمجھوتے کئے ہیں۔ اسی لئے جب گجرات میں فسادات ہوئے (مسلمانوں کا قتل عام ہوا) تو اس سے نہ صرف مسلمان بلکہ تمام سیکولر لوگ ہم کئے۔ وہ لوگ تنفس ہو گئے۔ ماضی میں جو لوگ کہتے تھے

کچھ نہیں ہو گا تو انہوں نے دیکھا کہ گجرات میں کیا ہوا ہے۔ جب کچھ ماضی میں ہوا گجرات اس خلف ہے۔ ماضی میں خواہ مراد آباد کے فسادات ہوں، خواہ میرٹھ، جشید پور یا بھے ہو۔ ریاست کا یہ قصور تھا کہ اس نے فسادیوں کے خلاف مناسب اقدام نہیں کیا۔ مگر گجرات میں تو ریاست اس میں شریک تھی اور یہ بات بہت لوگوں نے بڑے پیمانے پر دیکھی۔ Communalism کو بڑی سطح پر عمل میں دیکھا۔ وہ اس نتیجہ پر پہنچ کر Communalism کے خلاف لانے کے لئے لیفت بہترین طاقت ہے۔

لوگوں نے یہ بھی دیکھا اور کانگریس کو بھی اس بات کا احساس ہوا کہ وہ اب لمبے عرصے تک موقع پر ستانہ رو یہ اختیار نہیں کر سکتی (یہ ان کے زوال کا سبب ہی)۔ سو اس دفعہ کانگریس نے بھی بہت سیکولر روپ اختیار کیا۔ میرے نزدیک جو سب سے اہم بات یہ ہے کہ کانگریس اور لیفت نے اس بات کا احساس کیا کہ وہ دونوں سیکولر ہیں اور ان کے روپ میں شائد موقع پرستی بھی ہے مگر ان کو اکٹھے تیرنا اور ڈوبنا ہے۔ مرتباً ہبھی ہے۔ ایک دچپ بات بتاؤ۔ ہم اقلیت میں ہیں مگر 1984ء سے یہ بات پھیلائی گئی کہ کانگریس Communal، ہو گئی ہے۔

سوال: کیا آپ نہیں سمجھتے کہ بی جے پی واپس آ سکتی ہے اگر سیکولر اور لیفت قوتیں Vigilant نہ ہیں تو؟

جواب: بالکل ایسا ہو سکتا ہے اس کی بنیادی وجہ یہ ہے، خاص کر 1952ء سے کو عوام میں کوئی آگئی کی عوامی تحریک نہیں چلائی گئی۔ جب 80ء اسی کی دہائی میں جنم بھوی تحریک چل رہی تھی اور یہ لوگ ہر ایک گھر سے ایک ایک اینٹ اکٹھی کر رہے تھے مندر بنانے کے لئے میں نے انتباہ کیا تھا، خاص کر جانلوں کے علاقے سے پہلی دفعہ جانلوں نے 1991ء میں بی جے پی کو دوست دیئے۔ مغربی یو۔ پی کے جاث ہمیشہ سیکولر تھے۔ تو میں نے کہا تھا کہ جب یہ لوگ گھر گھر جا رہے ہیں تو سیکولر قوتیں ہو ٹلوں میں سینما منعقد کر رہی ہیں۔ قومی آزادی کی تحریک میں وہ دادا بھائی نوروجی Dadabhai Nooroge کا دن مناتے تھے، جلیانوالہ باعث کا دن مناتے تھے، گاندھی کا دن مناتے تھے۔ آزادی کا دن مناتے تھے۔ تو آج ہم Communalism کے خلاف ایک ہفتہ نہیں منا سکتے۔ ایک ہفتہ نہیں تو ایک دن ہی منا لیں جہاں سب سیکولر پارٹیاں اکٹھی یا الگ الگ محلہ اور دیہات میں Communalism کے خلاف دن منائیں۔

سوال: کیا آپ نے کوئی مضمون لکھا؟

جواب: بہت میں نے ہندوستان نائمنز، پلیگراف، نائمنز آف انڈیا اور ہندو میں بہت سے مضمایں لکھے۔ لیکن سوال پیدا ہوتا ہے کہ کتنے لوگ ہندوستان نائمنز پڑھتے ہیں؟ کتنے لوگ ہندو پڑھتے ہیں۔ عوام تک جتنے کا کام سیاسی جماعتیں اور ایسے گروپس کر سکتے ہیں۔ میرے خیال میں جو سیکولر قوت بی جے پی کی نمائیت کی کسی حد تک ذمہ داری وہ غیر سرکاری تنظیمیں (NGOs) تھیں۔ سینکڑوں (NGOs) غیر سرکاری تنظیمیں Communalism کے خلاف کام کر رہی ہیں۔ یہ واحد قوت ہے جو Communalism کے خلاف عوام میں جا رہی ہے۔ کیونکہ پارٹی ایسا نہیں کرتی ہے، کانگریس ایسا نہیں کرتی ہے۔ وہ سیکریٹری ہیں اور صرف بیانات دیتے ہیں، وہ پارٹیمیٹ میں تقاریر کرتے ہیں۔

سوال: آپ اس Phenomenon مسئلہ کو کیسے دیکھتے ہیں۔ پاکستان میں NGOs پر تقدیم کی جاتی ہے اور یہ تقدیم کسی حد تک درست بھی ہو سکتی ہے۔ یہ سیاسی جماعتیں کی ذمہ داری ہے کہ وہ کام کریں؟

جواب: اس میں کوئی الجھاؤ یا اختلاف نہیں ہے، جو NGOs غیر سرکاری تنظیمیں کرتی ہیں اور جو سیاسی جماعتیں کرتی ہیں۔ NGOs کم از کم کچھ ایسے کام تو کر رہی ہیں جو کہ سیاسی جماعتیں نہیں کر رہی ہیں۔ اب آپ مجھ سے پوچھ رہے ہیں کہ کیا وہ (بی جے پی) واپس آسکتے ہیں۔ اگر حکومت میں پارٹیاں اچھی حکومت نہیں کریں گیں۔ عوام کے ساتھ رابطہ نہیں رکھیں گی، صرف قراردادیں پاس کریں گی، اخبار میں کالم لکھیں گی تو وہ واپس آسکتے ہیں۔ صرف ایک طریقہ ہے وہ کہ تمام سیکولر قوتیں، تنظیمیں ایک ہفتہ مٹائیں، ایک دن بنائیں، محلہ، گاؤں، کالجوں میں میٹنگیں کریں۔ عوام کے پاس جائیں۔

ہمارے JNU کے طلباء بہت ریڈیکل، سیکولر تھے۔ وہ آتی اور نوے کی دہائی میں Communalism پر سینئار اور پچھر کرتے تھے۔ میں نے انہیں کہا کہ دلی سے دو تین میل کے فاصلے پر ایک بستی ہے جہاں سرکاری ملازمتیں رہتے ہیں وہاں جائیں اور گھنٹے پر یہ اعلان کریں کہ آج گاؤں میں پانچ بجے ایک پچھر ہو گا۔ ہمارے JNU کے طلباء کے لئے یونیورسٹی میں پوسٹر لگانا اور مینگ کرنا آسان ہے۔

سوال: آپ کا ہشٹری ڈیپارٹمنٹ ایک زمانے میں بہت ریئی یکل سمجھا جاتا تھا۔ مگر اب لیفت کا اثر وہاں کم ہو رہا ہے۔ اس کی کیا وجہات ہیں؟

جواب: درست۔ مگر میرے خیال ایک ہشٹری کا شعبہ اب بھی کسی حد تک سیکولر ہے۔ مسئلہ یہ ہے کہ طبائعوام کے پاس نہیں جاتے ہیں۔ میں عوام میں درمیانہ طبقہ کو بھی شامل کرتا ہوں۔ میں اس بات میں یقین نہیں کرتا کہ درمیانہ طبقہ کو نظر انداز کیا جاسکتا ہے۔ درمیانہ طبقہ کے معنی ہیں سکول اساتذہ، سرکاری ٹکر اور کاروباری لوگ۔ اگر ان کا ذہن گندہ ہو گا تو یہ گندگی دوسروں میں بھی پھیلے گی۔

سوال: آپ کے کچھ ناقدین کا کہنا ہے کہ آپ بہت زیادہ گاندھی پرست ہو گئے ہیں اور گاندھی اور گراچی کا ملاپ کروار ہے ہیں؟ اس بارے میں آپ کی کیا رائے ہے؟

جواب: ایک اور بھی نقطہ نظر ہے۔ میں نے ساٹھ اور ستر کی دہائی میں گاندھی اور نہرو کے خلاف زبردست تقدیم کی تھی۔ لیکن جب میں شالن پر تقدیم شروع کی تو میں نے گراچی اور اس کے تھیس کو بہت پڑھا۔ تھیوری میں وہ مارکس کو چھوڑ کر سب سے زیادہ قدم آور تھا۔ میں نے یہ سمجھا کہ اس کی بہت Contribution ہے اس نے کہا کہ روس اور چین جیسی پسمندہ اور غیر جمہوری ملکوں میں "War of position" ہو گی۔ اس سے اس کی مراد یہ ہے کہ پہلے ایک فورس بنا لیں گے اور دارالخلافہ پر قبضہ کریں گے اور اس کے بعد مضافات میں جائیں گے۔ اس کے پر عکس جمہوری ممالک میں آپ "War of position" کے لئے لڑیں گے۔

دو نوں اصطلاحیں 1914ء کی جنگ سے لئے۔ Position and War on Position

وار آن پوزیشن کا معنی ہیں خندق کی جنگ۔ اس میں آپ دارالخلافہ نہیں جاتے۔ آپ ایک خندق کھو دتے ہیں اور پھر اس خندق میں سے دشمن پر فائر گک کرتے ہیں۔ جب دشمن کمزور ہو جاتا ہے اور آپ پچاس گز آگے بڑھتے ہیں اور پھر آپ ایک اور خندق کھو دیتے ہیں۔ سو اس نے کہا کہ جمہوری معاشروں میں "War of position or trench war" ہوتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ سکول، کالج، پرنس، ٹرینی یونیورسٹی، چرچ اور رسول سوسائٹی میں اثر و رسوخ پڑھاتے ہیں اور سیاسی طاقت یعنی قلعہ پر قبضہ کرتے ہیں۔ جیسا کہ 1789ء میں ہوا۔ آپ لئن گراؤ پر قبضہ کرتے ہیں اور پھر پھیل جاتے ہیں۔ دوسری صورت میں آپ دیگرے، دیگرے

بڑھتے ہیں اور آخر میں پیرس پر قبضہ کرتے ہیں۔

میں نے گراچی میں گاندھی کے بارے میں دو چیز اگراف پڑھے۔ جس نے میرے چودہ طبق روش کر دیئے۔ گراچی نے کہا کہ گاندھی "War of position" لڑ رہا ہے۔ گاندھی کی سرٹیٹی یقینی وہ لوگوں کے دلوں پر قبضہ کرتا ہے اور کہتا ہے کہ جس دن ہم چاہیں گے اس دن ہم آزاد ہو جائیں گے۔ آپ کو برطانوی حکومت پر حملہ کرنے کی ضرورت نہیں ہے وہ 1920ء میں اقلیت میں تھا۔ اس نے 1930ء میں یہ دیکھا کہ اس کے ہر تحریک ناکام ہوئی۔ مگر اس نتیجہ میں مزید لوگ نیشنلٹ تحریک میں آتے گئے۔ لیکن اگر اس کا مقصد لوگوں کے دلوں پر قبضہ کرنا تھا تو اس حساب سے اس کی ساری تحریکیں کامیاب ہوئیں۔ آپ دیکھیں کہ 1920ء میں 1880ء کے مقابلے میں زیادہ لوگ آزادی کی تحریک میں شامل تھے یا 1945ء میں 1930ء میں زیادہ لوگ آزادی تحریک میں شامل تھے۔ سو میں نے گاندھی کا مزید مطالعہ کیا تو میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ مارکس اور گراچی کا جو مقام جو طبقاتی جدوجہد کے حوالے سے ہے۔ گاندھی یہم معاشرے میں سماجی انصاف اور طاقت حاصل کرنے کے لئے جدوجہد کر رہا تھا۔ پھر میں نے گاندھی کو گرام والا، گاندھی یہ پہنچا ری یا گاندھی کو ایک فلسفی پایا۔ میرے نزدیک گاندھی جدوجہد کا آدمی تھا۔ نیس مینڈیلے نے یہی حرہ استعمال کیا۔ وہ گراموں نہیں تھا۔ وہ سرمایہ داری صنعت کے خلاف نہیں تھا۔ لیکن وہ گاندھی نے تھا کہ سیاسی طاقت کے خلاف کیسے جدوجہد کرے۔ Martin Luther King بھی جدوجہد کے حریوں کے حساب سے گاندھی تھا۔ 1985ء میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ گاندھی سماجی حالات کو سمجھ کر اس کے خلاف جدوجہد کرتا ہے۔ گاندھی اور گراچی بہت Relevant ہیں۔ مجھ پر گراچی اور گاندھی کو سمجھا کرنے کا صرف الزام نہیں بلکہ مجھ پر مارکس اور گاندھی سمجھا کرنے کا الزام ہے جو کہ اس سے بھی بڑا جرم ہے۔

سوال: گاندھی نے تحریک آزادی کی جدوجہد کے لئے مذہب کا استعمال کیا۔ تقریباً تمام حریت پسندوں نے ایسا کیا۔ گاندھی اور پھر جناح جس پر آپ Communal لگاتے ہیں۔ دونوں نے مذہب کو بطور تھیارا استعمال کیا۔ گاندھی نے تحریک خلافت میں مذہب کو استعمال کیا۔ جناح جو کسیکو لڑھا اس نے چالیس کی دہائی میں مذہب، اسلام کا استعمال کیا۔ آپ کا اس بارے میں کیا خیال ہے؟

جواب: میں آپ سے اتفاق نہیں کرتا۔ جناح نے اسلام کو استعمال نہیں کیا۔ گاندھی نے ہندو مت بر طانیہ کے خلاف جدوجہد کے لئے استعمال کیا۔ انہوں نے کبھی کہا کہ ہندو مت کو بر طانیہ کے خلاف جدوجہد میں استعمال کیا جائے۔ ان کا خیال تھا کہ ہندو مسلم اتحاد کو بڑھانے کے لئے ایسا کرنا چاہئے۔ اس کے بعد انہوں نے کبھی استعمال نہیں کیا۔ انہوں نے یہ اس لئے کیا کہ ان کا خیال تھا کہ مسلمانوں کا خلافت سے قلبی تعلق تھا۔ انہوں نے ہندو مت کو کبھی ہتھیار کے طور پر استعمال نہیں کیا۔ اس نے اسے دوسرے مذاہب کے خلاف نفرت پھیلانے کے لئے کبھی استعمال نہیں کیا بلکہ گاندھی نے کہا کہ تمام مذاہب برابر ہیں۔

مجھے افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ جناح نے مذہب کو انگریزوں کے خلاف استعمال نہیں کیا بلکہ اس نے اس کو ہندوؤں کے خلاف استعمال کیا اور دو کیسوٹھ کو الگ الگ جدا، جدا کرنے کے لئے۔ میں بعد میں پاکستان اور Post Pakistan کے بارے میں بعد میں کہوں گا۔

میں نے یہ بات کراچی میں بھی کی تھی۔ میں نیشنلزم کو ایک نیشن بنانے یا ایک قوم تاریخی عمل کے نتیجہ میں وجود میں آئے۔ میرے خیال میں قوم منقی سماجی عناصر کے نتیجہ میں بھی معرض وجود آ سکتی ہے۔ یہ عمل لاطینی امریکہ میں بھی ہوا۔ یہ یورپ میں بھی ہوا۔ مگر جب ایک قوم یا ملک تاریخی عمل کے نتیجہ میں معرض وجود آ جاتا ہے تو وہ خود زندگی حاصل کر لیتا ہے۔ سو میرے جیسے لوگوں کا روایہ یہ ہے کہ ہم پاکستان کی تحریک کو ترقی پسند مانتے ہیں بلکہ اس کو نیادی طور پر رجعت پسند سمجھتے ہیں، جن نے لوگوں کو مذاہب کے نام پر تقسیم کر دیا۔ اگر آپ گاندھی کے مذہب اور جناح کے اسلام کو دیکھیں تو دوسرے سے مختلف ہیں مگر ساتھ ہی میں یہ یقین کرتا ہوں کہ جس بھی تاریخی وجہ سے پاکستان معرض وجود میں آ گیا اب یہ ایک قوم ہے۔ یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ تحریک کو ہالینڈ سے الگ نہیں ہونا چاہئے تھا۔ یا کینیڈ اور امریکہ میں بہت ساری چیزیں مشترک ہیں۔ یا بغلادیش کیوں وجود میں آ گیا۔ لیکن جب یہ کسی بھی تاریخی عوامل کی وجہ سے معرض وجود میں آ گیا تو اب اس کی اب اپنی تاریخ ہے۔ سو آج پاکستان اتنا ہی سمجھ ملک ہے جتنا کہ بھارت میں پاکستان کی تخلیق کو illegitimate اسمجھتا ہوں مگر جب یہ ایک دفعہ معرض میں آ گیا تو۔۔۔ اس کی خود مختاری کا احترام ہونا چاہئے۔ بغلادیش پاکستان سے الگ ہو گیا مگر یہ مختلف تاریخی سیاسی عوامل کا نتیجہ ہے۔ ہندوستان میں اگر نہر و اور بعد میں اندر اگاندھی اس آئینی موقف پر قائم رہتے، آئین کہتا

ہے کہ پندرہ اسالوں کے بعد صرف ہندی تویی زبان ہو گی۔ تو تامل ناڑو ہندوستان سے الگ ہو چکا ہوتا۔ پہلے نہر اور بعد میں اندرانے یہ بات تسلیم کی کہ جب تک ایک بھی ریاست انگریزی کو تویی زبان رکھنا چاہے گی یہ ہے گی۔ اس سے تامل ناڑو ہندوستان میں رہا۔ تامل ناڑو کی ہندوستان کے ساتھ کچھ بھی مشترک نہیں ہے۔ اس بات نے تامل ناڑو کو ہندوستان میں رکھا ہوا ہے۔ بنگال دیش کا تو پاکستان کے ساتھ بہت کچھ سمجھی تھا۔ تامل ناڑو کی نہ زبان، نہ ثقافت، کچھ بھی سمجھی نہیں تھا۔ سو میرا اور میرے دوستوں کا خیال ہے کہ ہم پاکستان کو تاریخی عوامل کے نتیجہ میں معرض وجود میں آنے والی قوم اور ملک سمجھتے ہیں۔

اب اگر کل غلط پالیسیں اپنائی جائیں۔

میرے خیال میں بی جے پی سے سب سے زیادہ خطرہ اقلیتوں کو نہیں ہے۔ یہ مسلمانوں کے خلاف، بکھروں کے خلاف عیسائیوں کے خلاف۔ مگر بی جے پی کی ایک زبان، ایک مذہب اور ایک ثقافت کی پالیسی ہندوستان کوئی حصوں میں تقسیم کر دے گی۔

پاکستان نے ایک پالیسی اپنائی اور یہ پچیس سال تک اکھارا ہا اور پھر غلط پالیسیوں کی وجہ سے ٹوٹ کا نتیجہ تھا۔ جس میں سے ایک بنیادی پالیسی سویٹ یونین کو روی بنانے کی پالیسی تھی۔ سوال: کیا آپ نہیں سمجھتے کہ جناح کو دیوار کے ساتھ دھکیل دیا گیا تھا۔ مسلم لیگ کو اکیلے ہندوستان کی تقسیم کا ذمہ دار قرار نہیں دیا جا سکتا۔ کانگریس بھی برادر کی ذمہ دار تھی۔ جناح نے تو کیبنت مشن پلان مان لیا تھا۔

جواب: زمان صاحب، بہت سارے نازک اور گہرے سوالات ابھریں گے۔ کیبنت مشن کا مطلب پاکستان کا بنیادی طور پر پاکستان کو قبول کرنا تھا۔ یہ پیغام تھا۔ تین زنوں کو قبول کرنے کا مطلب تھا کہ وہ جب چاہیں اپنی آزاری کا اعلان کر دیں۔ میرے خیال میں یہ کہتا کی کیبنت مشن تقسیم کو روک دیتا مناسب دلیل نہیں ہے۔ اور یہ کہ نہر، گاندھی، پہلی اور آزاد Communalist Communalist قومیں کا ذمہ دار ہے۔ اور یہ کہ نہر، گاندھی، پہلی اور آزاد Communalist قومیں تھے۔ مگر 1947ء کے بعد انہوں نے ایک سیکولر آئین دیا اور سیکولر معاشرہ قائم کیا۔ اگر وہ اتنے قتل و غارت کے بعد، کتنے لوگ یہاں پر مرمے اور کتنے وہاں پر اس لئے ہندوستان میں سوسائٹی قائم کرنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ مگر ہندو کیونکم بھی تھا۔ میرے

خیال میں ہندو کیونلزم ہندوستان کی سب سے بڑی تفریق پیدا کرنے والی قوت ہے۔ اور پھر مسلم کیونلزم بھی تفریق پیدا کرنے والی قوت تھا۔

زمان صاحب جناح کہاں کے سیکولر تھے۔ 13 اگسٹ (گیارا) والی تقریر چھوڑ دی جائے۔ آپ ان کی 1940/1941 والی تقریر میں پڑھیں۔ میں نے یہ اپنی کتاب میں نقل کی ہیں۔ وہ شخص جو کہتا تھا کہ گاندھی ہندوستان کو ہندو ہنانا چاہتا ہے۔ انہوں نے پاکستان اور ہندوستان کو Dominate کیا۔

سوال: کیا آپ نہیں سمجھتے کہ جناح سیاست سے کمیل رہے تھے؟

جواب: سیاست میں یہ بات اہم نہیں ہوتی کہ آپ پرانی یہ طور پر کیا سوچتے ہیں۔ جو اہم ہوتا ہے وہ یہ کہ آپ پلک میں کیا سوچتے ہیں اور عمل کرتے ہیں۔ ہٹلر ذاتی طور پر، بھی طور پر بہودیوں کے خلاف شاکنہ ہواں کی محبوبہ ایک یہودی تھی۔ اصل مسئلہ یہ ہے کہ یہ ایک بہت ہی سمجھیدہ مسئلہ ہے۔ ہمارا مسئلہ یہ ہے کہ ان Johnies کے خلاف کیسے لڑیں۔ سادہ جواب یہ ہے کہ میں نہ ہو، گاندھی، بجے پی (بجے پر کاش زائیں) کے اقتباسات پیش کر سکتا ہوں۔ پاکستان میں میری سیکولر لوگوں کے ساتھ ہمدردی ہے اور میں ان کی حمایت کرتا ہوں۔ وہ جناح کی ایک تقریر سے اقتباسات پیش کرنا چاہتے ہیں اور دوسرے 1937ء کے بعد کی سینکڑوں تقاریر سے اقتباسات پیش کر سکتے ہیں۔



# تاریخ کے پیشادی ماحفظ

اقبال نامہ جہانگیری

مصنف : میرزا محمد عرف معتمد خاں

مترجم : محمد ذکریا

## اقبال نامہ جہا نگیری

سلطنت و فرمائروائی اور خلافت کے لائق وہ بلند اقبال ہے جس کی مرادیں خدا کی رحمت و مدد سے پوری ہوتی رہیں جو اپنی دولت سے عدل و انصاف کو قوت پہنچائے اور اللہ کے عطیہ عقل و برکت کی روشنی سے دنیا کو پور کرے۔ جس کی تکوار سے گمراہی اور بیداری کا زمگ ک دور ہوا جو اپنے ایک کرم کے چھینتوں سے بے آب و رنگ دنیا کی افرادگی کو طروات و تازگی سے بدل دے۔ جس کی بدولت دین و دولت کے چشمے سے ناکام اور عاجز لوگ تر زبان اور سیراب رہیں، اور اس کے فیض عدل سے ملک رنگ جنت ہو جائے۔ اس کی سیاست اور بیدار مفہومی سے فتنہ و فساد کی جذکر جائے اور کارخانہ عالم مہذب اور انتظام کا نتات با قاعدہ رہے۔

### جہا نگیر کی تخت نشیں

چونکہ یہ قابلیت اور خوبیاں حضرت شہنشاہ نور الدین محمد جہا نگیر کو حاصل تھیں۔ اس لئے حضور عتمش الیہ نے تاریخ گیارہ جمادی الثانی 1014ء ایک ہزار چودہ ہجری پنجشنبہ کے دن خوبیوں کے مشورہ سے نیک ساعت اور مبارک وقت دیکھ کر قلعہ دارخلافت اکبر آباد میں تخت سلطنت کو رونق بخشی، نامنای کا خطبہ پڑھا گیا، دولت و اقبال کے سکے پر اسم مبارک نقش ہوا خطیب کی زبان سے القاب شاہی ادا ہوتے ہیں ڈھیروں زر و گوہر پنجھا در کیا گیا، حاجت مندوں نے مدعا دل پایا آرزو والوں کی آرزوئیں پوری ہوئیں۔ اشرفیوں اور رہبیوں کے چہرے نئے اور تاز نقوش سے چمکنے لگے، بفرمانوں پر خطاب ابوالمنظر نور الدین محمد جہا نگیر بادشاہ عازی شہت ہوا۔ ارکان دولت اور امراء سے سلطنت جن کو حضوری کا مرتبہ حاصل تھا یا افران سپاہ جو صوبہ جات میں جانشناہی و خیر خواہی سے بادشاہی خدمات انجام دے چکے تھے اپنی لیاقت کے موافق رتبہ

اور منصب پا کر متاز و سرخ رو ہوئے، لوگوں کی پیشانیاں اس گرفتار عنایت کے ٹکری پیش چک اٹھیں، زبانوں سے صدائے تہنیت بلند ہوئی، ارشاد ہوا کہ پدر بزرگوار خاقان گیتی ستان کو الفاظ "عرش آشیانی" سے یاد کریں۔ چنانچہ اس کتاب میں جہاں کہیں الفاظ "عرش آشیانی" لکھا ہو گا اس جہاں پناہ ہی مراد ہوں گے۔

### یوم تخت نشینی پر سرفراز یاں

جن لوگوں نے جلوس مبارک کے دن بڑے بڑے عہدوں اور منصبوں سے عزت پائی۔ ان کی تفصیل یہ ہے:

شریف پسر خواجہ عبدالصمد شیریں قلم جس کو حضرت عرش آشیانی نے برہانپور سے نصیحت و ہدایت کے لئے حضرت شہنشاہی کے خدمت میں بھیجا تھا اور اُس نے بجائے اس کے بہکانے اور دھوکا دینے کی کوشش کی، جس زمانہ میں جہاں پناہ (جہانگیر) نے پدر عالیٰ قدر کی خدمت آنا چاہا وہ اپنے ناشائستہ افعال کے دہم سے دہر نیکی کی گھائیوں میں پناہ گیر ہوا۔ اس وقت زمانہ کی مخالفت اور اپنی بناہ حالی کے مارے نیم جاں ہو رہا تھا، یہ مژده جاں بخش سنتے ہی گرتا پڑتا آستانہ مبارک پر حاضر ہوا اور "امیر الامر" کے خطاب اور وکالت کے جلیل القدر منصب سے سر بلندی پائی مہرا شرف اوزک کو جواہر قیمتی سے آراستہ کر کے خود دست مبارک سے پہنائی۔۔۔۔۔ مرزاجان بیگ کو جو زمانہ شاہزادگی میں دیوان تھا "وزیر امما لک" کا خطاب عنایت ہوا اور مرزاجان اغیاث بیگ کے ساتھ خدمت دیوانی میں شریک ہو کر کام کرنے کا حکم دیا گیا۔

مرزا غیاث بیگ پہلے ہفت صدی تھا اعتماد الدولہ کے خطاب اور ہزار و پانصدی منصب سے سرفراز ہوا، شیخ فرید بخاری کو خیل ہزاری ذات و سوار کا منصب عنایت کر کے میر بخشی کے عہدے پر مقرر فرمایا۔

شیخ فرید، سادات موسوی سے ہیں اور بچپن سے حضرت عرش آشیانی (انا اللہ برہانہ) کی خدمت میں رہ کر ترقی و امتیاز کا فخر حاصل کرتے رہے ہیں، اس وقت اگر چہ بخشی کے عہدہ پر تھے لیکن کام و زارت کا کرتے تھے۔ کئی سال تک دفتر تن جس کی نگرانی خدمت دیوانی کے لئے لازمی ہے دیوان کی نالایقی کی وجہ سے اپنے زیر اثر رکھا اور اس کی جاگیر کے حاصل سے ملازموں کی

نحو اپنی ادا کرتے رہے۔

شیخ کا ظاہر و باطن نہایت پاک تھا۔ بزرگی و دولت کو ان سے عزت ملی، وہ اپنی عظمت و توانگری کو لاائق عزت نہ سمجھتے تھے۔ مرد بہادر و نیاض تھے اور طبعاً نیک مزاج، ان کا دربنیس ہر وقت علی خدا کے لئے کھلارہتا تھا جو ان کے پاس پہنچ جاتا تا کام نہ پھرتا۔ ان سے آغاز سلطنت ہی میں اسکی خدمات ظاہر ہوئیں جو بناۓ حکومت کی مضمونی کا باعث ہو گئیں جیسا کہ عنقریب حسب موقع بیان ہو گا۔

راجہ مان سنگھ بیشاہ مہر بانیوں سے خصوصیت بخشی گئی چار قب، شمشیر مرصن اور اسپ خاص کے ساتھ خلعت فاخرہ مرحمت کیا گیا اور ”بگالہ“ کی صوبہ داری پر دو اگلی کاپروانہ طلا۔ خان اعظم مرزا عزیز کو کلکاش کو نوازش و عنایات شاہانہ سے سرفراز فرمائ کر حضور میں رہنے کی عزت عطا ہوئی۔ زمانہ بیک پر غور بیگ کا بیگ کو ”مہابت خاں“ کا طالب ملا شیخ قطب الدین فتحوری دفترزادہ شیخ سلیمان فتحوری کو کلکاش اعلیٰ حضرت کو ”قطب الدین جان“ کا طالب ملا۔ اور شیخ حسین پر شیخ میتا ”مقرب خاں“ کے نام سے خاطب ہوا۔

### آصف خاں کی آمد

مرزا جعفر مخاطب بآصف خاں صوبہ بہار سے آ کر آستان بوس ہوا۔ یہ غرض مرزا بدلیج الزمان بن آقا ملا کا بیٹا مشہور ہے، ابتدائے شباب میں عراق سے ہندوستان آیا اور اپنے چچا مرزا غیاث الدین علی آصف خاں کے ذریعہ سے رسائی پیدا کی، حضرت عرش آشیانی نے ”بیستی داخلی“ منصب عنایت فرمایا اس پر راضی نہ ہوا، اور درگاہ القدس کی آمد و رفت اور ملازamt ترک کر دی، یہ شعر ہر چند کہ اس کا کہا ہوا نہیں ہے لیکن اس مقام کے مناسب ہے اس لئے درج کیا جاتا ہے۔

من و داخلی انگی بیستی

کہ مادر بینادم ایں نیتی

معنقریہ کہ اس کا استعفاد نیا خاطر اقدس کو گراں گز را، اسی تباہ حالی میں اس کو بگالہ جانے کا حکم ہوا۔ جب یہ دارالخلافت اکبر آباد پہنچا تو تومولانا قاسم کا ہی سے بھی ملا، مولانا نے پوچھا۔ ”تو اے جوان کون ہے آتا ہے اور کہاں جائے گا۔“ مرزا نے تفصیل سے حال بیان کیا اور کہا

”بادشاہ کے حکم کی بنا پر بنگالہ جارہا ہوں“ اتفاقاً ان دونوں بنگالہ کی آب و ہوا بے حد مسوم تھی جس کو سزا دینا ہوتی اس کو بنگالہ سمجھ دیتے تھے (میرے ساتھ بھی یہی کیا گیا) چنانچہ ٹن غالب یہی ہے کہ اب زندہ نہ لٹوں گا۔

ملاقاً میں نے کہا:

”تو اچھا جو ان ہے مجھے تیرے بنگالہ جانے سے انسوں ہوتا ہے“ اس نے کہا میرا کوئی اختیار نہیں، خدا پر تو کل کر کے جاتا ہوں جو قسمت میں ہے ہو رہے گا۔

ملانے کہا:

ہرگز خدا پر بھروسہ نہ کریں وہی خدا ہے جس نے دشت کر بala میں خیبر کے جگر گوشوں کو شہید کر دیا۔

اس طرح کی چند مزاح آمیز باتیں کر کے جعفر بیگ بنگالہ سمجھ تو خان جہاں حاکم بنگالہ بیار تھا، چند روز کے بعد اس کا انتقال ہو گیا۔ اس کے بجائے مظفر خاں مقرر ہوا، معلوم کامی کی شورش اور قاتلalوں کی بغاوت بھی اُسی زمانہ میں رونما ہوئی۔ اس میں مظفر خاں بھی شہید ہو گیا۔ اس بغاوت میں مرزا جعفر بیگ خواجہ شمس الدین محمد خانی اور اکثر وابستگان پا یہ تخت خالفوں کے مدھار ہو گئے۔ پھر یہ لوگ یہاں نادم و شرمندہ ہو کر فتح پور میں آستانہ دولت پر حاضر ہو کر دوبارہ خیر خواہی و اخلاص کی دولت سے بہرہ مند ہوئے۔

مرزا جعفر کو چونکہ ذلت و ننا کامی کا داغ دے کر دربار سے دور کر دیا گیا تھا باوجود وہ اس کے وہ توفیق و نیک بخوبی کی مدد سے حاضر دربار ہوا اس لئے یہ بات بادشاہ کو پسند آئی۔ اور تھوڑے ہی دونوں میں، خطاب ”آصف خاں“ اور منصب میر بخشی عطا کر کے رفتہ رفتہ وزارت کے عہدہ جلیلہ پر سرفراز کیا۔

حقیقت یہ ہے کہ آصف خاں نے خدمت دیوانی نہایت عمدگی سے انجام دی اصل میں آصف خاں پاک نفس جو ان تھا اور اس کا ظاہر و باطن ایک تھا۔ فہم بالغ اور نظرت بلند اس کو قدرت سے دیعت تھی، یہ قول اسی کا ہے کہ ”میں جو کچھ فوراً نہیں سمجھ سکتا اس کو ہمیں وہ بے معنی جانتا ہوں“ شعر اچھے کہتا تھا۔ نہ بھی خوب لکھتا تھا، علم تاریخ سے واقف تھا، اس نے ایک مشتوی خرس و شیریں کی بھر میں کہی تھی جس میں اچھے اچھے اشعار ہیں، اس کے چند شعر لکھے جاتے ہیں۔ ۱

ز نوشیں جام شب در جشم ساقی  
 اڑاڑے چوئے در شیشہ باقی  
 سلاح جنگ درد ستش چنان چست  
 کہ گوئی ہپھو شیرا ز پنجہ اش رست  
 ز شوق اچھے آنجادید فرہاد  
 مرا ایں جا قلم ازدست افتاد  
 دو کس را در بیابان خطرناک  
 نفہا اونتا امر شارہ  
 مع بجرد مساح بیابان  
 امانت دار گنج آب حیوان  
 لباب کوزہ صاف زہر درد  
 بہ نزدیک لب ہریک چو آورد  
 سوئے آں یار دیگر کرد اشارت  
 چنیں تا زندگی شان شد بعاثت  
 بیالیں گاہ شان خضر ایستادہ  
 بحد ہریں انصاف و ادہ  
 ببرگ از زندگی صدبار خوش تر  
 چل از کرده خود با سکندر  
 نہاد آئینہ دل در بہامہ  
 ازو نخے گرفت از عکس دلبر  
 رانا کے استیصال کے لئے شاہزادہ پرویز کی روانگی

چونکہ حضرت عرش آشیانی کے عہد سلطنت میں پوری کوشش کے ہاں جو رانا کی مہم سرنہ ہو گئی  
 تھی آخزمائی حکومت میں شہزادہ دیوبند کو بہادری بھاری لٹکر کے ساتھ رانا کے استیصال کے لئے

روانہ کیا گیا لیکن وہ اس طرف متوجہ نہ ہوئے اور بلا اجازت پادشاہ آلمہ آپا در روانہ ہو گئے اور اس طرح رانا کی سرکوبی نہ ہو سکی۔ جب تخت خلافت پر اعلیٰ حضرت رونق افروز ہوئے تو یہ امر دشوار تمام امور پر مقدم رکھا گیا۔ اور شاہزادہ پرویز کو ایک عظیم الشان توپ خانہ اور گرانقدر لشکر کے ساتھ اس مہم پر روانگی کا حکم ملا۔ آصف خاں کو اس موقع کے لئے اتنا شفی کی عزت عطا ہوئی لیکن دیوان اقتدار یہ میں اس عقدہ کا حل صاحب اقبال شاہ جہاں پادشاہ غازی کے نام پر لکھا ہوا تھا، اس مرتبہ بھی کچھ نہ چلی سلطان پرویز دارالسلطنت لاہور میں ناکام و نامرد والد بزرگوار کی خدمت میں حاضر ہوا۔ انشا اللہ یہ بیان بھی اپنی جگہ تفصیل سے لکھا جائے گا۔ اس اشائیں محمد تقی خاں صوبہ سکرات کی حکومت پر دلاور خاں افغان لاہور کی حکومت پر اور روزیر خاں پرالیزی بیگالہ کی ولایت پر مقرر ہوئے اور اس صوبہ کی تیقین جمع کی خدمت بھی وزیر خان ہی کے پر دھوئی۔

۱۔ یہ چند شعر اور اس کے واردات طبع کا نتیجہ ہیں۔

شہر گنجائش غمہائے دل ماقوں داشت  
آفریدند برائے دل ما صمرا را

رسید و مفطر بیم کرد و آنقدر نہ نشست  
کہ آشائے دل خود کنم تسلی را

جعفر رہ کوئے یار دانست  
مشکل کہ دگر ز پانھیند

## سال اول جلوس جہانگیری

خر و کا اکبر آباد سے پنجاب بھاگنا اور اعلیٰ حضرت کا تعاقب

ماہ ذی قعده کی گیارہویں تاریخ کو تو روز کے وقت جلوس مبارک کا پہلا سال برکت و سعادت کو اپنے دامن میں لئے رونما ہوا، مدد و دلوں کی افسر دگی دو رہوئی باز ارشاد گرم ہوا۔

درخت غنچہ بر آورد و بلبل اس متند

جہاں جواں شد و یاراں یعنیں نہ متند

بساط سبزہ لکد کوب شد پائے نشاط

زیکر عارف و عایی بر قصہ بر حبند

حضرت عرش آشیانی کے دستور کے مطابق دولتخانہ کو گراں بہا پر دوں اور انواع و اقسام کی آرائشوں سے زینت دے کر جشن شاہانہ ترتیب دیا گیا۔ آفتاب کے برج محل میں آنے تک روزانہ سرداروں اور امیروں میں باری باری سے ہر ایک کے گھر بزم نشاط آ راستہ ہوتی تھی اور شاہروں پیش کش کی رسمیں ادا کی جاتی تھیں۔

### شہزادہ خرو کی باپ سے سرتاپی

اس سال کے واقعات میں شہزادہ خرو کا اپنے باپ کی خدمت کی سعادت سے محروم ہو کر فرار ہونا خصوصیت سے اہم ہے۔ اور اس کی تفصیل یہ ہے کہ جب خرو کا داماغ کم فہم بادشاہی کے خط و اور خوشابد یوں کی چاپلوئی اور سازشوں سے پریشان ہوا تو وہ باپ کی خدمت میں حاضر ہونے سے منہ چھانے لگا اور بے جیلن رہنے لگا بادشاہ شفقت و مہربانی ناہر کر کے جتنی اس کی دلجمی

کرتے تھے اتنی ہی اس کی تشویش برصغیر جاتی تھی، آخراں وحشت و اضطراب کے عالم میں تاریخ بیس ذی الحجہ شب یکشنبہ ایک ساعت گزرنے کے بعد اپنے چند محرم راز معتمد آدمیوں کے ساتھ قلعہ اکبر آباد سے نکلا۔ اس کے روانہ ہونے کے تھوڑی دیر بعد امیر الامر اک اطلاع ہوئی اور وہ دوڑے ہوئے حضرت کی خدمت میں آئے اور یہ وہشتاک خبر سنائی پہلے اعلیٰ حضرت کی رائے ہوئی کہ شہزادہ جوان بخت سلطان خرم کو اس گمراہ کے تعاقب میں بھیجیں، مگر امیر الامر انے اتنا س کی کہ مصلحت یہ ہے کہ بندہ کو اس خدمت کی اجازت دی جائے حکم ہوا کہ بہتر ہے مگر ہنوز اس حکم کی تعمیل نہ ہوئی تھی کہ خدا کی طرف سے حضرت القدس کے دل میں آئی کہ شہزادہ خرم کو اپناناب مقرر کر کے اعتماد الدولہ کو ان کے پاس چھوڑ دیں اور خود نفس نفس خرد کا تعاقب کریں۔

اس مناسب تجویز کے ساتھ شیخ فرید میر بخشی کو مع اکثر منصب داروں اور امراء دوست کو جو ہر وقت بادشاہ کے حضور میں حاضر رہتے تھے فوری روائی کا حکم دیا۔ آخربش کو خود بھی روانہ ہو گئے۔ راستے میں شہر کی آبادی میں مرزا حسن پر مرزا شاہ ارخ کو جو بغاوت میں خروکار فتنہ تھا اور یہاں حیران و سرگشته پھر رہا تھا اگر فتار کر لیا اور اس بات سے مبارک ٹھون لے کر اس کو باقاعدہ قید میں رکھنے کا حکم دیا۔

### حسن بیگ بد خشی اور خرسو

اس کے بعد اہتمام خان کو تو اہل کو قراولی اور خبر گیری کا حکم ہوا، اسی اثنامیں حسن بیگ بد خشی جو بادشاہ کے حکم اشرف پر کابل سے آ رہا تھا نواح مکھر امیں خرسو سے دو چار ہو اخزو نے اُسے کچھ ایسے بزر باغ دکھائے کر وہ بھی گمراہ ہو گیا اور خود کو کلیتہ خرسو کے اختیار میں دے کر اس کی رفاقت کا دم بھرنے اور خرسو کو خان بابا کہہ کر مخاطب کرنے لگا۔ اس کا سبب یہ تھا کہ حسن بیگ شہنشاہ کی طرف سے مطمین نہ تھا اور اپنی اس ناگہانی طلبی کو خطرہ اور بے التفاتی کا پیش خیرہ سمجھتا تھا۔ حالانکہ اصل میں بد خشیوں کی سرشت خود شورش و فساد سے مرکب ہے۔

غرض حسن بیگ خرسو کے ساتھ ہو گیا اور اس کے ساتھ تین سو بد خشی جوان اور اس کے شریک بغاوت ہوئے راستے میں مسافروں اور سوداگروں میں سے جس کو پاتا اس کو لوٹ لیتا اور سراؤں میں آگ لگا دیتا۔ خاص کر شاہی اصطبل اور سوداگری کے گھوڑے جہاں نظر آتے ان پر قابض ہو کر

اپنے ساتھیوں میں تقسیم کر دیتا۔ اور اس طرح اپنے پیادہ سپاہیوں کو سوار ہنا کر آگے بڑھتا۔  
**دلاور خاں کی گھبراہٹ اور لاہور کو روائی**

دلاور خاں جو لاہور جا رہا تھا، اُس نے پانی پت میں خرسو کی خبر سن کر اپنے ہیوں کو جلدی سے دریا بے جمن سے پار آتا رکھ کر جس طرح ہو سکے بجلت تمام خرسو سے پہلے قلعہ لاہور میں پہنچے اور قلعہ بر ج، فصیل وغیرہ احکام کرے۔ اسی حالت میں لاہور کے دیوان عبدالرحیم سے ملاقات ہوئی جو بادشاہ کی طلبی پر پایہ تخت کو جا رہا تھا۔ دلاور خاں نے خرسو کے فرار ہونے اور بغاوت کرنے کا حال بیان کیا مگر اسے توفیق نہ ہوئی کہ اپنے فرزندوں کو دریا سے عبور کر کے دلاور خاں کا ساتھ دے، تاچار دلاور خاں تہا تیز روی کے ساتھ لاہور روانہ ہوا۔

### عبدالرحیم دیوان اور خرسو

عبدالرحیم کے دل میں بڑی آچکی تھی وہ دلاور خاں سے پہلے کوشش کر کے خرسو سے جاملا، خرسو نے بڑی خوشی سے اس کا خیر مقدم کیا اور ”ملک الوزرا“ خطاب دے کر اپنا دیوان مقرر کیا۔ اب یہ لوگ جتنی جلدی ہو سکا لاہور روانہ ہوئے۔

### شیخ فرید سے بادشاہ کی نارانگی

شیخ فرید ان کے تعاقب میں لگے ہوئے تھے مگر امیر الامر اور مہابت خاں شیخ کے ساتھ خصوصیت کی وجہ سے اس کے خلاف شکایتیں کرتے تھے کہ شیخ فرید جان بوجھ کر خرسو کو آگے رہنے دیتا ہے اور اس کے گرفتار کرنے کا ارادہ نہیں دیکھتا۔ ورنہ جب چاہئے اس کو پکڑ کے کام تمام کر سکتا ہے، بادشاہ پر ان شکایتوں کا اتنا اثر ہوا کہ مہابت خاں کو شیخ کے پاس بھیج کر اس پارہ میں سخت تشدد یہی حکم بھیجا۔ مگر شیخ ایسی چالوں کو سمجھتے تھے لہذا وہ ذرا بھی اپنی جگہ سے نہ پہنچے اور اخلاص و خیر خواہی کے جوش میں اپنی مصلحت کے مطابق عمل کرتے اور ساتھ ہی بادشاہ کے معقول جواب بھجواتے رہے۔

### دلاور خاں کا لاہور پہنچنا

ادھر دلاور خاں لاہور پہنچ کر مرزا حسین دیوان اور دوالدین قلی کو تو اس کے تباون سے قلعہ پر

تو پیس چڑھا کر برج و فصیل کے استحکام سے مطمئن ہو گیا، خرسو لا ہور پہنچا اور یہ دروازہ اپنے لئے بند پایا تو محاصرہ کی تیاری شروع کر دی اور جلد جلد لشکر جمع کرنے اور سامان جنگ مہیا کرنے میں مصروف ہوا، تکلیع کے اندر باہر قتل و غارت کی آگ بھڑکنے لگی، خرسو نے محاصرہ کے چند دنوں میں تقریباً دس بارہ ہزار فوجی فراہم کر لئے۔ مگر جب اطلاع ملی کہ شیخ فرید عساکر منصور کے ساتھ دریائے سلطان پور کے دہانے تک پہنچ گیا ہے اور شہنشاہ بھی ہر اول فوج کی مدد پر تعاقب میں چلے آ رہے ہیں اتنی جلدی قلعہ کی تحریر محال معلوم ہوتی ہے۔

### میر جمال الدین کے ذریعہ سے فہماں کی کوشش

تو ناچار محاصرہ سے دشکش ہو کر شاہی لشکر کے مقابلہ پر آمادہ ہوا۔ میر جمال الدین حسین ان بھجو خرسو کو سمجھانے کے لئے شہنشاہ کی طرف سے آیا تھا شہر کے باہر ملا۔ ہر چند اس نے نیخت کی اور راہ راست پر لانا چاہا۔ لیکن تکمیر و غور کی وجہ سے خرسو پر اثر نہ ہوا اور معاملہ جہاں تھا وہیں رہا۔ خرسو نے میر جمال الدین حسین کو رات والی کی اجازت دی اور صبح کو جو حقیقت میں اس کے حق میں شام اور باری خود بھی اس کے پیچے روانہ ہوا اتفاق سے اس رات کو بہت بارش ہوئی تھی، قلعہ پر داڑ بدمحاشوں کی ایک جماعت جو اس کے پاس جمع ہو گئی تھی اور چونکہ اپنے ساتھ کوئی خیمنہ رکھتی تھی آس پاس کے دیہات میں آ کر ظلم و زبردستی سے رعایا کی مورتوں اور بیٹھیوں کو گرسے نکالنے اور خود کو ہمیشہ کے لئے مطعون و سردو دہنائے گئی۔ اور صبح کو اسی حال میں اپنے پشت و پناہ کے پاس پہنچنے لگی دن کو شیخ فرید دریائے بیہا کے کنارے خرسو کے آنے کی خبر سن کر کشی دپل کا خیال کئے بغیر خدا پر بھروسے کے عبور دریا پر آمادہ ہوئے۔ اسے شہنشاہ کی اقبال مندی کہنا چاہیے کہ تمام فوج کے ساتھ پار ہو گئے۔ اس پار میر جمال الدین حسین ان بھجو پہلے آ چکا تھا۔ اس نے خرسو کی فوج کی تعداد زیادہ بتا کر خائن کرنا چاہا، میر کی پیہ بات جس سے ہمراہیوں کے ترد کا امدادی شہر تھا۔ شیخ کو ناپسند ہوئی اور سخت جواب دے کر میر کو رخصت کر دیا۔

### با دشائی فوج سے تصادم

اور خود اپنی ایک جمیعت کے ساتھ چلتا ہیکن گر مستعد کار را رہوئے بیہاں یہ تیاری ہو رہی تھی

کفوج مخالف نمودار ہوئی اور فریقین میں بڑے زور و شور سے جنگ ہونے لگی، سادات بارہہ نے جو لشکر شاہی کے ہر اول تھے خوب داد ہرات و مرد اگی دی بہت سے چالوں کو توار کے گھاٹ اٹاڑا اور خود بھی زخم کاری کھائے۔ مجلہ اُن کے سید جلال الدین وغیرہ سائٹ نظر سادات جاستان زخوں سے دین و دنیا میں سرخو ہوئے۔ اس وقت سید کمال بخاری نے جو ہر اول اور سردار فوج کے درمیان تھے اپنے بھائیوں کے ساتھ فوج ہر اول کی سک کو پہنچ کر حق ٹک ادا کیا۔ فوج میں کے بہادروں نے بھی گھوڑے پر چاہ کر اقبال بادشاہی کی مدد سے بہت سے چالوں کو صاف کر دیا، اکثر باغی مقابلہ کی تاب نہ لٹا کر فرار ہو گئے اور تقریباً چار سو سوار قبائل بد خشائی کے پیغام انتقام کی نذر ہو کر گھوڑوں کے سموں سے پاہل ہوئے۔

### خرد و کی ناکامی اور فرار

خرد حسن بیک کے ساتھ فرار ہو کر ناکام و بدنام ہوا، شیخ فرید کے حسن انتقام سے میدان جنگ میں فاتحانہ خوشی کے نفرے بلند ہوئے، خرد و کا صندوق پیچ جواہر جو ہر وقت اس کے ساتھ رہتا تھا اس کے سکھاں سواری کے ساتھ بہادران لشکر کے تصرف میں آیا، شیخ فرید نے اس کو شہنشاہ کی خدمت میں بھیج دیا قریب شام خلافت پناہ کو مژدہ فتح سنایا گیا۔ خلافت پناہ یہ سن کر بجلت تمام میدان جنگ کی طرف روانہ ہوئے اور چونکہ یہ معلوم نہ تھا کہ خرد و کا طرف اور کہاں ہے اس لئے راجہ باس کو جو کوہستان شاہی کے صوبہ زمینداروں میں سے تھا روانہ کیا کہ جہاں اس سرگشته و گمراہ کی خبر پائے فوراً اگر فتار کر لے۔

ادھر شیخ میدان جنگ سے ایک میدان راہ قتل خبر گئے تھے، رات کی دو تین ساعتیں گزرنے پر شاہی فوج کا دستہ لشکر میں پہنچا، شیخ نے خیبر سے نکل کر شہنشاہ کے گھوڑے کے سموں سے آنکھیں میں شہنشاہ بھی گھوڑے سے اُڑ کر شیخ سے بغایب ہوئے اور اسکی عنایت و توجہ سے پیش آئے کہ شیخ کو اس کا گمان بھی نہ تھا۔ رات شیخ کے خیبر میں گزار کر دن کو دارالسلطنت لاہور کی طرف روانہ ہوئے چونکہ حرمان نصیب خرد و زم گاہ سے نکل کر بحال تباہر گشته و آوارہ پھر رہا تھا اس لئے اپنے ساقیوں سے مشورہ کرنے لگا کہ اب کیا کرنا چاہیے۔

## نکست کے بعد خسرو کی تدبیریں

چند افغانوں نے جو بیوادت و سرکشی میں اس کے رفیق تھے رائے دی کہ دو آپ اور پر گنات کو جو اس سیاست واقع ہیں تاخت و تاراج کر کے اکبر آبادی چنانا چاہئے اگر یہ چال کچھ جمل جائے تو اچھا ہے ورنہ ولایت شرقیہ کی حدود میں نکل جانا چاہئے۔ ممکن ہے کہ راجہ مان سنگھ سے بھی کچھ امداد ملے اسی دور دراز کی سیر و سیاحت میں حضرت میں اتنی تاب کہاں ہے کہ یہ تمام رنج و محنت برداشت کر کے تمہاری طرف سے غافل نہ ہوں، حسن بیک نے کہا یہ مشورہ غلط ہے تمہیں کابل جانا چاہئے کیونکہ وہاں گھوڑوں اور آدمیوں کی کمی نہیں ہے اور ہاں فعل میر اخزانہ قلعہ رہتاں میں موجود ہے۔ حدود رہتاں میں پہنچنے ہی دس بارہ ہزار کار آزمودہ سوار فراہم کرنا میر اکام ہو گا۔ اگر بادشاہ تعاقب کریں تو ہم جنگ پر آمادہ ہیں اور اگر چہ حدود تمہیں کو پہنچ دیں تو کچھ دن زمانہ کی روشن پر بر کر کے فرصت و قدرت کے طالب رہیں گے تا کہ جو کچھ مقدار میں ہو ظاہر ہو جائے فردوں مکان پاہر بادشاہ اور جنت آشیاں ہمایوں بادشاہ نے اسی کابل کی مدد سے ہندوستان فتح کیا تھا۔ جس کے زیر نگیں کابل ہو جتنے نکر چاہے مہیا کر سکتا ہے، اور باوجود اسکے ان کے پاس خزانہ نہ تھا۔ برگشته بخت کے تفہہ اقتدار میں دے چکا تھا اس کے مشورہ کو صحیح اور قابل عمل سمجھا یا دیکھ کر افغان علیحدگی اختیار کر کے جانب ہندوستان روانہ ہوئے اور خسرو نے حسن بیک کے ساتھ دریائے چناب سے گزر کر رہتاں پہنچا چاہا مگر چونکہ اطراف ممالک میں فرمان پہنچ گئے تھے کہ جا گیر داروں اور کرکروں کے گماشیتہ وغیرہ اپنے حدود سے خبردار ہیں اور جہاں کہیں اس کا پتہ چلے گرفتاری کی کوشش کریں اس لئے لامحالہ احتیاط و تاکید کا بہت لحاظ رکھا جاتا تھا۔

## خسرو کی گرفتاری

چنانچہ جب یہ بیوادت پیشہ شاہپور کے راستے پر پہنچ اور وہاں سے دریا عبور کرنا چاہا تو کوشش کے باوجود کشتنی نہ ہلی۔ مجبور اس وہر کے راستے سے چلے۔ رات ہو چکی تھی، اس کے آدمی بڑی تلاش و تردید کے بعد بغیر ملاح کے ایک کشتی لالائے، اور ایک کشتی لکڑی اور گھاس سے بھری ہوئی ملی۔ لکڑی

والی کشتی کے ملاحوں کو بدشواری تمام کچھ نری کچھ درشتی سے راضی کر کے اس پر سوار اور پانی سے گزرننا چاہا۔ ملاج ان کی بے چینی سے معاملہ کی حقیقت بکھر گئے اور کشتی پانی میں ایسی جگہ لے گئے چہاں ریت بہت تھی اور خود پانی میں کوکر تیرے ہوئے کل مگے اور یہ خبر اہل سودھرہ کو پہنچائی اتفاق سے پر گزہ سودھرہ کا چودھری اس شور غل سے آگاہ ہو کر دریا کے کنارہ آگیا اور ملاحوں کو گزرنے اور لے جانے سے منع کرنے کا اس کے غل سے اس طرف کے لوگ اکٹھے ہو گئے اور انہوں نے نے میر ابوالقاسم نمکین کو جو پر گزہ گجرات میں مقاطلا رائے دے دی اور وہ خواجہ خضری اور دوسرے منصب داروں کے ساتھ از راہ ملائیت و چاپلوی ان کو اپنے مکان میں گجرات لے گیا۔ چونکہ خردا و حسن بیگ کے ساتھ پانچ چھاؤ می سے زیادہ نہ تھے۔ مجبور ہو کر حکم قضا بر ارضی ہوئے دو شنبہ کے دن اسی عالم میں صبح ہوئی اور دنیا باغیوں کی نظر میں تیرہ دو تاریک ہو گئی۔ میر ابوالقاسم نمکین ہلال خان خواجہ سر اور ان حدود کے دوسرے منصب دار فرما ہم ہو کر خردا و حسن بیگ کے ساتھ کشتی سے لائے اور گجرات میں الٹھان سے چھین کر نظر بند کر دیا۔

دو شنبہ کے دن سلیمان ۱۰۱۵ھ کو اس کی گرفتاری کی خبر مرزا کامران کی باغ میں شہنشاہ کے گوش گزار ہوئی حکم ہوا کہ امیر الامر افروز و ان ہو کر خردا و حسن بیگ اور عبد الرحیم مردو د کو درگارہ والا میں حاضر کریں۔ یہ روز پنجشنبہ یا تاریخ 3 صفر خردا و حسن بیگ اور عبد الرحیم مردو د کو درگارہ چنگیز خانی میں بائیں جانب سے پیش گاہ جلال میں لا یا گیا۔ حسن بیگ دائیں طرف عبد الرحیم بیگ موبہوم کے گمان میں بیہودہ گوئی کرنے لگا مگر جب اس کی عرض حضور میں پہنچی۔ حکم ہوا کہ خردا و حسن بیگ اور پانچ باغیوں کو سزا

باغیوں کو سزا  
حسن بیگ کو پوست گاہ اور عبد الرحیم کو پوست خرمنی سی کر دراز گوش پر اندھا بخانی میں اور تمام شہر میں گشت کرائیں۔ چونکہ پوست گاہ پوست خرمنی سی جلد خلک ہو گیا اس لئے حسن بیگ چار پہر سے زیادہ زندہ نہ رہا۔ اور عبد الرحیم جس کو پوست خرمنی سیا گیا تھا نہایت بے شری کے ساتھ منہ پر کتے کی کھال ڈالے ہر کوچہ بازار میں گڑی وغیرہ کی قسم کی جو ترچیزیں ہاتھ آئیں کھاتا ہوا گشت کرتا

رہا۔ ایک رات اور ایک دن زندہ رہا وسرے روز حکم ہوا کہ اس کو کمال سے نکالیں، ایک، ان ایک رات میں کمال میں کیڑے پڑ گئے تھے، بہر حال اس حال کو پہنچنے کے بعد اس کی جان نکلی۔

### شیخ فرید کی سرفرازی

پر گھر پرسروں جو شیخ نے فتح کیا تھا اس میں شیخ کی خواہش کے مطابق ایک پر گنڈا بادکر کے اس کا نام فتح آباد رکھا گیا اور شیخ کو عنایت کر دیا گیا، شیخ نے ترقی خان کے خطاب سے سر بلندی پائی۔ سیاست و عبرت کے لئے حکم ہوا کہ باغ کامران سے قلعہ کے دروازہ تک دور دیا یہ سولیاں نسب کرنے کے بد بخت مخدودوں کو جو خسرو کے رفیق بغاوت تھے طرح طرح کی تکلیفیں پہنچا کر ہلاک کر دیا جائے۔

### شہزادہ پرویز کے نام حکم

قبل ازیں ذکر کیا گیا ہے کہ شاہزادہ پرویز بہادروں کی ایک فوج کے ساتھ ملک رانا کی تخت پر تھیں ہوا تھا، جب خسرو کا فتنہ پیدا ہوا تو ارشاد ہوا کہ اپنے جاں شاروں کی ایک جماعت اس مہم پر روانہ کر کے خود شاہزادہ پرویز آصف خاں کے ساتھ دارالخلافت اکبر آباد کی جانب رخ کرے۔ اس وقت جبکہ اقبال شاہزادہ کی بدولت بغیر کسی نقصان کے فتنہ خسرو کی آگ بجھ چکی تھی حکم ہوا کہ اپنی ہم کو سر کر کے دربار شاہی کا قصد کرے۔ روز چارشنبہ نویں صفر کو برکت و سعادت کے ساتھ شہر میں داخل ہوئے اور خسرو کو ہاتھی پر بٹھا کر سولیوں کے درمیان سے لے گئے تاکہ اپنے ہمراہ یوں کو اس عذاب میں دیکھ کر اپنی بداعملی سے عبرت حاصل کرے۔

### حاکم ہرات کی قندھار پر چڑھائی

اس اثنائیں سعی مبارک میں خبر پہنچی کہ حسین خاں شاملو حاکم ہرات نے عرش آشیانی کے وفات پانے اور خسرو کی شورش کی خبر سن کر حاکم فرات و ملک سیستان کے ہمراہ خراسانی لشکر کے ساتھ قندھار پر چڑھائی کر دی ہے اور قلعے کا محاصرہ کر لیا ہے اور شاہ بیگ خاں باقبال شاہی بر ج و فصیل کے استحکام اور مصالح قلعہ داری کے انتقام میں مشغول ہو کر مردانہ ثابت قدمی کے ساتھ قلعہ پر ایک جگہ بیٹھتا ہے جہاں غیبیم بیرون مجلس سے اس کو دیکھ سکیں، مدت محاصرہ میں اس نے کبھی

کرنیں باندھی، سر برہنہ شراب پیتا ہے اور غرور کے مارے باکی نوچی لگاتا ہے گوپا غیم کو سرے سے موجود ہی تصویر نہیں کرتا، ہمیشہ عیش و طرب میں مشغول رہتا ہے اور تمام دن افواج کی ترتیب کا حکم دے کر مقابلہ و مقابلہ کے لئے بھیجا رہتا ہے۔ غلبہ و تسلط کی علامات ظاہر ہیں۔ حضرت شاہزادی کے یہ بخشنے کے بعد امراء و منصبداروں کی ایک جماعت جس میں قراخان ترکمان اور خنہہ بیک کا ملی مخاطب پر سردار خاں بھی تھے میرزا غازی ولد میرزا جانی تر خاں کی سرداری میں شاہ بیک خاں کی لکھ کے لئے تعینات کی گئی۔

### شاہ عباس کا میران سرحد کے نام خط

اتفاقاً شاہ عباس نے میران سرحد کا قندھار پر جانے اور قلعہ کو حصور کر لینے کا حال سنا اور ایک خط ان کے نام حسین بیک کے ساتھ بھیجا کہ قلعہ سے ہاتھ اٹھا کر ہر شخص اپنی جگہ واپس جائے اور حکم ہوا کہ حسین بیک قلعہ سے لٹکر اٹھا کر دربار چہاگیری میں جائے اور ایک مراسلہ اس جرأت و گستاخی کے عذر میں لکھ کر غنوطلب ہو۔ افواج چہاگیری کے قندھار چھپنے سے پہلے لٹکر قزباش بادشاہ کے حکم سے محاصرہ ترک کر کے واپس ہو گیا اور حسین بیک دربار میں آ کر زمیں بوس ہوا۔ سردار خاں حکم والا کے مطابق قندھار کا حاکم مقرر ہوا۔ شاہ بیک خاں دربار والا کی سمت روائی ہوا۔ کچھ مدت کے بعد سردار خاں معزول ہوا اور قندھار کی حکومت میرزا غازی کی کو عطا ہوئی (اور وہ چہاں پناہ کی عنایت سے ملک ٹھہرے پر بھی حاکم رہا اور قندھار پر بھی نہایت عالی ہمتی و عزت کے ساتھ بسر کرتا رہا) اس تاریخ شاہزادہ پرویز رانا کی مہم سے آ کر اہل کوک کے ساتھ باریاب ہوا، میرزا عالی اکبر شاہی کو شیریکی حکومت سے سرفرازی ملی۔

### شہزادہ دانیال کے بچے

مقرب خاں بھی جو شاہزادہ دانیال کے فرزندوں اور ملازموں کے لانے کے لئے گیا ہوا تھا۔ شاہزادہ کے بچوں کو دکن سے لا کر حاضر خدمت ہوا، شاہزادہ مرحوم کے تین لڑکے چار لڑکیاں تھیں بڑا لڑکا طہورث متحملاً پائی سفر چھوٹا ہو شیک۔ اس زمانہ میں میرا پسر دولت خاں لوڈگی جو عبدالریحیم خان غنوانی کا خوش الطوار نو کرتا اور آخر میں شاہزادہ دانیال نے اپنے یہاں نو کر کھلیا تھا

اور اس کے بیٹے ہیڈاپر بہت عنایت کرتا تھا اور گفتگو میں فرزند کہہ کر مخاطب کیا کرتا تھا۔ شاہزادہ مرحوم کے فوت ہونے کے بعد حسب الحکم بارگاہ سلطانی میں حاضر ہو کر منصب سہ ہزاری و خطاب صلابت خانی سے مشرف ہوا (ایساں سال مرثی خان گجرات کا صاحب صوبہ مقرر ہوا) اور راجہ مان سنگھ کے تغیری کی وجہ سے قطب الدین خاں کو کلاش بگالہ کے صاحب صوبہ ہوئے خلعت پا کر مرضع و اسپ قچاق (ترکی) بازیں مرضع مرحمت ہوا اور منصب بھی بیٹھ ہزاری ذات و سوار مقرر ہوا، مزید ہر آں دولا کھرو پیہ بصیرہ دخراج ان کو اور تین لاکھ روپیہ ان کے معاویین کو خزانہ عامرہ سے ادا کیا گیا۔ اسی تاریخ جہاں پناہ نے اپنے بھائی شاہزادہ سلطان مراد کی لڑکی شاہزادہ پرویز سے منسوب کر کے ایک لاکھ تیس ہزار روپیہ کا نقد و جنس بے تقریب رسم متعینی ارسال کیا اور سامان شادی کے لئے ایک لاکھ روپیہ نقد و جنس شاہزادہ کو دیا گیا۔

### خانِ اعظم کی حق ناشاہی و عرش آشیانی کی نسبت ہرزہ سرائی

اس سال کے عجیب واقعات میں خانِ اعظم میرزا عزیز کو کہ کی مراثت کا اکٹشاف ہے۔ جو راجہ علی خاں حاکم ولایت خاندیش کے نام حضرت عرش آشیانی کی غائب و بدگوئی کے لئے کی گئی جہاں پناہ جتنی مہربانی خانِ اعظم پر کرتے تھے بہت ممکن ہے کہ حقیقی بیٹوں کے ساتھ بھی اتنی نہ کرتے ہوں۔ لیکن چونکہ اس حق ناشاہی کی طینت کا غیر خباثت و نفاق سے اٹھا تھا اس لئے بدی و بدائدی میں مجبور تھا۔ یہ تو تھے اس کے خصائی اور اس میں کمال یہ تھا کہ وہ ایک بے مثل و بے نظیر مصاحب تھا، مدعانویں، مسلسل گوئی اور تاریخ دانی میں یکتائے زمانہ تھا۔ نتیجتیں بہت اچھی لکھتا ہے حال جو خط اس نے راجہ علی خاں کے نام لکھا تھا اس میں بد طینتی و بیہودہ گوئی سے کوئی دقتہ فروغ نہ اشتہن کیا تھا، جو کچھ زبان قلم پر آیا اس نے بے لحاظ و مرقت روے کا غذ بلکہ روے دل سیاہ کر دیا۔ چنانچہ حضرت قبلہ کو بدنامی سے ہم تم کر کے اپیے عیوب سے منسوب کیا جن کی نسبت ان کے تھوں کے ساتھ بھی بد ذاتی و سگ نقشی معلوم ہوتی ہے اتفاق یہ خط قلم دے اسیر قبح ہونے کے بعد راجہ علی خاں کے اموال میں ہر آمد ہوا اور خوجہ ابو الحسن کے ہاتھ پڑا۔ خوجہ نے کئی سال اپنے پاس رکھا آخ رضب نہ کر سکا۔ اس کے حوصلے پڑھ گئے اور اس نے وہ خط شاہنشاہ کے ملاحظہ میں پیش کر دیا، جہاں پناہ نے مجلس خانِ اعظم کو طلب کر کے وہ خط اس کے ہاتھ میں دیا کہ پڑھے۔ اس بے

اس نشاط انگیز موقع پر شاہزادہ پویز کی شادی کا جشن منایا گیا اور اس کی مسزت نے خاص و عام کے دلوں کا زنگ دو رکر دی۔ جشن شادی سے فارغ ہونے کے بعد خاطر شاہزادہ شکار پر مائل ہوئی اور کر چہاک دشمنانہ کی طرف جو صوبہ پنجاب کی مقررہ شکار گاہ ہے توجہ کی۔ تین ماہ چھر روز شکار میں معروف رہ کر لا ہور کی طرف واپس ہوئے 581 پانچ سو ایکسی بڑ کوہی، پچکار کوہی، نیل گاؤں گورخ اور زندہ ہرن شکار ہوئے۔ بڑ کوہی جو سب میں بڑی تھی تو ایک گنی تو ایک من چوبیں سیر لکلی اور پچکار کوہی دو من تین سیر جس کا وزن ستر من خراسانی کے برابر ہے۔ اور نیل گاؤں چودہ من جو خراسان کے حساب سے ایک سو بارہ من ہوئے گورخ نو من سولہ سیر یعنی چھتہ من خراسانی وزن میں لکلی۔ اس درمیان میں صوبہ بہار کے واقع نویوں کی عرضیوں سے معلوم ہوا کہ جہاں گیر قلی خال کی راجہ سکرام سے جو اس ملک کے منتخب اور عمدہ زمینداروں میں سے ہے لڑائی ہو گئی اور جہاں گیر قلی خال نے نمایاں خدمات انجام دیں اور قیچی پائی اور سکرام بندوق سے ہلاک ہوا۔

## دوسرے سال جہانگیر کی کابل کو رو انگی

بروز چارشنبہ 22- ذی قعده 1015ھ شرف آفتاب کے وقت جلوں اقدس کا سال دوم خوبی و خرمی کے ساتھ آغاز ہوا جشن نوروز آراستہ ہوا۔ اس جشن عظیم میں شاہزادہ عالم و عالمیان سلطان خرم کو بستہ ہزاری منصب عنایت کر کے علم و نقارہ و توان و طویع مرحمت فرمایا گیا اور ساتویں ذی الحجه کو مبارک ساعت میں کابل کی طرف کوچ ہوا۔ قلعے خاں نے لاہور کی حکومت پائی۔ کوہ بے دولت میں شکار قریغ کا انتظام کیا گیا۔ اس پہاڑ پر سبزہ بالکل نہیں اگتا بظاہر اسی سبب سے کوہ بے دولت کہتے ہیں۔ اس سال کے اہم واقعات یہ ہیں کہ جب امیر الامراء کو ایک سخت بیماری ہو گئی اور رکاب ظفر انتساب میں نہ آسکا تو اسی تاریخ کو آصف خاں منصب وکالت پر فائز ہوا، خلعت خاصہ و دات و تقدیم مرچع عنایت کیا گیا اور اس نے ایک لعل جو چالیس ہزار روپیہ میں خریدا تھا بطور پیش نذر گز رانا اور خواجہ ابو الحسن کے لئے انتاس کی کسر رشتہ دفتر و کاغذ کا انتظام اس کے پر کیا جائے۔

### باغ شہر آرامیں قیام اور باغ شہر آرامی تعمیر کے احکام

روز پنجشنبہ 18- صفر 1015ھ کو کابل کا باغ شہر آرامیم گاہ قرار پایا۔ پل میان سے جو شہر کے کنارے واقع ہے باغ نہ کوتک دائیں پائیں دیسیں دورو یہ روپیہ پنچا درہوتا رہا فتحیوں اور بیتاجوں کی تمنا میں برآ آئیں۔ باغ شہر آرامی کے پہلو میں ایک اور باغ کی بنا ڈالی گئی اور اس کا نام باغ شہر آرامی کا رکھا گیا۔ اور ارشاد ہوا کہ جونہ گز رگاہ سے آتی ہے۔ اس باغ میں ہماری کردی جائے۔ میں اس زمانہ میں جبکہ لشکر شاہی کابل میں پرتو افغان تھا صوبہ بگالہ کے محدود نے اطلاع دی کر علی قلی

بیک سمجھو جس کا خطاب شیراںخان تھا قطب الدین خان کے قتل کا مرکب ہوا آخ خود بھی بندگان شاہی کے ہاتھ سے جو قطب الدین خان کے ہمراہ تھے مارا گیا۔

### علی قلی بیک کا تذکرہ

اس واقعہ کی تفصیل یہ ہے کہ علی قلی شاہ اسٹھیل پر شاہ طہماں پر صفوی کا سفر چی تھا شاہ اسٹھیل کی وفات کے بعد قدھار کے راست سے ہندوستان آیا اور ملتان میں خانخانہ کے ہاں رسائی پیدا کی جو اس وقت تھیسہ جا رہا تھا۔ خانخانہ نے عابدانہ اس کو بندگان شاہی کے زمرہ میں داخل کر دیا۔ تھیسہ کی یورش میں علی قلی سے خدمات شاکستہ و کارہائے پسندیدہ کاظمہ ہوا اور جب خانخانہ فتح مند ہو کر واپس ہوا علی قلی کی سفارش کی۔ اس بنا پر وہ منصب لاٹ پر سرفراز ہوا۔ اسی زمانہ میں میرزا غیاث بیگ کی بڑی اس سے منسوب کردی گئی۔ اور جب حضرت عرش آشیانی اکبر آباد سے عازم دکن ہوئے اور شاہزادہ ولیعہد کورانا کے استیصال کی اجازت ملی تو علی قلی بیگ ان کی سکن کے لئے نامزد ہوا، پھر حضرت نے نوازش فرمایا کہ اس کو شیراںخان کا خطاب سے عزت بخشی۔

### قطب الدین خان اور علی قلی بیگ کی معرکہ آرائی

دور چہار گیری میں جلوس کے بعد اس کو صوبہ بہگال میں جا گیردے کر بہگال بھیج دیا گیا مگر جب معلوم ہوا کہ اس کی طبیعت کا غیر قتنہ جوئی و شورش طلبی سے مرکب ہے تو قطب الدین خان کو رخصت کے وقت ایسا ہوا کہ اگر خیر خواہی و راست کرواری پر قائم رہے تو اپنے حال پر چھوڑ دیا جائے ورنہ ہمارے پاس بھیج دیا جائے۔ اگر آنے میں پس دپیش کرے تو سزا دی جائے۔ اتفاق سے قطب الدین خان اس کے طرز معاشرت سے بدگمان ہو گیا اور ہر چند اس کو اپنے پاس بیایا اس نے غیر معقول عذر رات سے پہلو تھی کی اور دل میں بخیالات فاسدہ کو جگ دی۔ مجبوراً قطب الدین خان نے حقیقت حال لکھ کر بھیج دی۔ اس پر شاہی فرمان صادر ہوا کہ اس کو روانہ کر دیں اور اگر اس کے اطوار سے بد اندازہ کریں تو جس طرح رخصت کے وقت حکم ہوا تھا اس ناہجہ کو اس کے افعال کی سزا دی جائے۔

قطب الدین خاں فرمان دیکھتے ہی بے تال و توقف تھا بروانہ ہوا تاک  
جاتے ہی گرفتار کر لے۔ وہ قطب الدین خاں کی آمد کی اطلاع سن کر دو جلوداروں کے ساتھ تھا  
بطور استقبال حاضر ہوا، ملاقات کے وقت آدمیوں کے ہجوم نے تھیر لیا۔ علی قلی چونکہ قطب الدین  
خاں کے طریق آمد سے بدظن ہو گیا تھا، ازراہ مکاری پوچھنے لگا کہ یہ کیا طریق و طرز سلوک ہے،  
خان نے لوگوں کو دور کر کے تھا باتیں کرنا شروع کیں مگر شیر افلن (علی قلی) نے خان کے حالات  
سے ارادہ ندر معلوم کر لیا تھا اس لئے قبل اس کے کہ کوئی دوسری نوبت آئے پھر تی سے تکوار بھیجن کر  
قطب الدین خاں کے پیٹ میں بھوک دی جس سے اس کی آنٹیں باہر نکل پڑیں۔

اسی حالت میں قطب الدین خاں نے دونوں ہاتھوں سے پیٹ پکڑ کر آواز بلند کہا کہ حرام  
خور کو جانے نہ دینا، پیر خاں کشیری جو شجاع و جوانمرد تھا اور مخلص خادموں میں سے تھا گھوڑا دوڑا کر  
بڑھا اور شیر افلن کے سر پتکوار کا دار کیا شیر افلن نے فتح کر پیر خاں کے تکوار لگا کر اس کا کام تمام کر  
دیا۔

اب قطب الدین خاں کے ملازم ہر طرف سے اس پر ٹوٹ پڑے اور دیکھتے شیر افلن  
کو خاک و خون میں لٹا دیا، چونکہ قطب الدین خاں کو کلاتشی کی نسبت رکھتا تھا اور عالی مرتبہ امراء میں  
شمار ہوتا تھا۔ اس کا مرنا خاطر حق شناس پر گراں ہوا۔ بہر حال اس کی جگہ پر جہاں گیر قلی خاں حاکم  
صوبہ بہار کا تقرر عمل میں آیا۔ اور بہار کی حاکمی اسلام خاں کو تفویض ہوئی۔

### مکڑی نے سانپ کو مار دیا

اسی زمانہ میں ایک عجیب و اقدیم ہوا کہ علی مسجد کے حوالی میں ایک گھر کے قریب شہنشاہ کو  
ایک مکڑی نظر آئی جو کیکڑے کے ہر ایک سانپ کا گلہ گھونٹ رہی تھی (سانپ کی لمبائی دو  
ہاتھ سے کم نہ ہوگی) تھوڑی دیر تو قف فرمای کرتا شادیکھتے رہے۔ جب سانپ مر گیا تب آگے قدم  
بڑھایا۔

### خواجہ تابوت کا مدن

ایسا ہی ایک نادر و اتعاد اور بھی ہے ملاحظہ میں پرچہ گز را کہ ضحاک اور بامیان میں جو کابل کی

سرحد ہے ایک پہاڑ واقع ہے اس پہاڑ میں ایک زیارت گاہ بنائی ہے جو خوجہ تابوت نام کے ایک بزرگ کا مدفن ہے جن کی وفات کو سات آٹھ سو سال ہو چکے ہیں۔ مگر ابھی تک نہش و سی ہی رکھی ہے اعماں میں ذرا فتو رہیں آیا۔ لوگ آتے ہیں اور زیارت کرتے ہیں، ان کی گردان پر ایک رخم ہے جب زوئی اُس رخم سے نکال لیتے ہیں خون پکنے لگتا ہے اور جب تک وہی روئی نہیں رکھتے بد فہیں ہوتا۔ چونکہ یہ بات بڑی تجھب خیر تھی اور دو مرتبہ اس کی اطلاع مل چکی تھی راقم اقبال نامہ کے نام فرمان صادر ہوا کہ خود وہاں جا کر بنظر غور محسوس کرے اور تحقیق دجھو کی تاکید فرمائی اور رخم دیکھنے کے لئے ایک جراح بھی ساتھ کر دیا۔ کترین چھ منزل طے کر کے اس مقام پر پہنچا اور رات موضع بامیان میں بسر کی جس میں ساہات سبز وار کی ایک جماعت رہتی ہے، دوسرے دن خوبہ تابوت کی زیارت کو گیا اس پہاڑ کے دامن میں ایک محل تقریباً ڈھانی ہاتھ زمین سے اونچا نظر آیا۔ میں نے ایک شخص کو اس پر چڑھا دیا تاکہ وہ دوسروں کا ہاتھ پکڑ کر اوس پر کھینچے اور خود بھی اور پر چڑھ گیا (امر سے دالان تین ہاتھ طول اور نصف ہاتھ عرض پہنچوں ہوا) اس کے اندر چھت اور سخن کی پیائش چار مرلیں ہاتھ تھی، دیواریں پختہ اور نہایت سفید، مکان کے چیز میں ایک قبر گھب دی ہوئی تھی اور اس پر ایک ایک لخت دروازہ رکھا ہوا تھا۔ جب اس دروازہ کا پردہ ہٹایا گیا تو ایک تابوت نظر آیا، تابوت سے تخت جدا کیا گیا تو میت کو دیکھا کہ اسلامی طریقے پر رو ہلہ لیش ہوئی ہے، بایاں ہاتھ ستر عورت کے لئے دراز ہے نصف ہاتھ کے برابر شرمنگاہ پر زوئی بھی رکھی ہوئی ہے۔ اعماں جوز میں پر نکلے ہوئے ہیں ریختہ دیو سیدہ ہو گئے ہیں جوز میں سے علیحدہ ہیں درست ہیں خاک نے ان پر کوئی اڑنہیں کیا ہے، سر کے بال، پلکیں، بھویں سب گر گئیں، ناک اچھی حالت میں ہے، آنکھیں پھیلی ہوئی، ہونٹوں کے درمیان سے دو دانت اور پر کے دو دانت چیچے کے نمایاں ہیں، جو گوشت زمین سے ملا ہوا ہے، تھوڑا امٹی نے کھالیا ہے اور یہ جوز خم کی شہرت اڑی تھی سو زخم لوہ پہنہہ وہ زخم کی کوئی اصلیت نہیں، انگلیاں اور ہاتھ پاؤں کے ناخن درست ہیں، پہلوں پر خنک کھال چکی ہوئی ہے اور کر کے درمیان ایک پرکاری خط اس ٹکل کا کھنچا ہوا ہے کہ چیخ کی انگلی اس کے درمیان ٹھیک بیٹھتی ہے معلوم ہوا کہ اس کا سبب ہے، ایام وفات و شہادت کا بھی علم نہ ہوا، کسی گاؤں سے ایک بوڑھا بلایا گیا جو داشتہ دھا اس سے صرف اتنا پتہ لگا کہ میں نے اپنے باپ دادا سے سنا ہے کہ چنگیز خاں اور جلال الدین منکیری کی جنگ میں یہ رشید ہوا۔ **العلم عند الله۔**

اس دوران میں، ارسلان نام ایک ازبک گھر و کا حاکم زمیں بوی کی سعادت سے مشرف ہوا اور علاقہ سیستان اس کی جا گیر میں مرمت ہوا تھے میں خبر پہنچی کہ والوہ میں میرزا شاہ رخ کا انتقال ہو گیا حق تعالیٰ غریق مغفرت کرے۔

میرزا شاہ رخ کے چھ بیٹے تھے حسن و حسین جو قائم پیدا ہوئے، بعد ازاں میرزا سلطان جس نے حضرت شاہزادی کی خدمت پائی، اس کے بعد میرزا بدریع الزماں میرزا شجاع اور میرزا مغل ہر ایک اپنی مناسبت و قابلیت کے اعتبار سے مختلف مناصب پر مشغول ہر بندہ ہوئے۔

### جہا گنیر کی کابل سے لاہور واپسی

روز جمعہ ساتویں جمادی الاول کو کابل سے کوچ کر کے ہندوستان کو روانہ ہوئے اور طے پایا کہ شاہ بیک خاں کے کابل پہنچنے تک شہر اور اطراف شہر کی خبر گیری فاش بیک خاں کرے۔

### قید میں خسرو کی منصوبہ بندیاں

اسی سلسلہ میں ہواداران خسرو کی بدانہ لشی اور شامت اعمال میں ان کی گرفتاری و سزا کے سانحات ہیں جن کی تفصیل یہ ہے کہ ابتداء چند روز کے لئے خسرو کو امیر الامر اآصف خاں کے وال کر دیا تھا اور یہ حکم ہوا تھا کہ ایک روز امیر الامر اکے آدمی اور ایک روز آصف خاں کے آدمی پاہانی کریں، آصف خاں کی باری کے دن نور الدین محمد اس کا چچا زاد بھائی اس کے نزکوں کے ساتھ پاہانی کرتا تھا اور جہاں خسرو رہتا تھا وہاں تھاںی میں اس کے پاس بیٹھتا اور باشیں کیا کرتا، رفتہ رفتہ اس میں یہ طے ہو گیا کہ جب موقع ملتو خسرو کو فرار کر دیا جائے۔

جب ریایات سلطانی کابل روانہ ہوئے امیر الامر انے بیماری کے سبب سے لاہور میں قیام کیا، آصف خاں کو اعتماد الدولہ وزیر امماں لک کی وجہ سے منصب وزارت و دوکالت پر عزت دی گئی اور خسرو اعتبر خاں خوچہ سرا کے حوالہ کر دیا گیا۔

اس وقت کی بات پر بادشاہ حکیم فتح اللہ ولد حکیم ابوالفتح سے ناراض ہوئے نور الدین محمد اور حکیم فتح اللہ کے درمیان بڑی دوستی تھی، دونوں کے دل میں آئی کہ خسرو کو قید سے آزاد کر کے تخت سلطنت پر بٹھا دیں۔ محمد شریف پر اعتماد الدولہ بھی ان کا ہمہ سوا ہو گیا۔

اب ان لوگوں نے اعتبار خاں کے غلام کو جو اس کا سلیقہ شعار آدمی تھا اور خلوت میں آمد و رفت رکھتا تھا اپنا ہمراز بنا لیا اور آپس میں طے کیا کہ جس شخص کو اپنا چیر و اور ہم خیال ہنا میں غلام اسے خلوت میں لے جا کر خسر و اس کے مادے اور خسر و اس کے لئے ایک نشان بھیج کر اپنے فدا یہوں میں شامل کرے۔

### مرہائی کی تدبیریں

پانچ چھ ماہ تک یہ ہنگامہ گرم رہا اور باوجود اس کے کہ تقریباً چار سو شخص خسر و اس کے فدائیوں میں شامل ہو چکے تھے، دولت خواہوں کو اس کی خبر نہ ہوئی۔ ان پدائیوں نے یہ تفصیل کیا کہ اثنائے رہا میں بادشاہ پر نزد کریں اور خسر و کو قید سے نکال کر علم فساد بلند کریں اتفاقاً ان میں سے ایک کسی بات پر اپنے رفیقوں سے ناراض ہوا اور اس نے یہ ہدایت توفیق خواجہ دیسی دیوان شاہزادہ خرم کو اس راز سے آگاہ کر دیا، اس نے بے تحاشا شاہزادہ عالم کی خدمت میں پہنچ کر یہ ماجرا بیان کیا۔ شاہزادہ عالم فور اسوار ہو کر پدر عالی وقار کی خدمت میں پہنچا اور جو کچھ سناتھ بیان کیا۔

اتنے میں آصف خاں بھی خبر پا کر صلابت خاں کے گھر پہنچا اور یہ سرگزشت بیان کی شاہزادہ سے یہ حالات سن کر جہاں پناہ گلی سے برآمد ہوئے اور صلابت خاں کو طلب کیا اور شاہزادہ سے نئے ہوئے واقعات بیان کئے۔ صلابت خاں نے کہا کہ تھوڑی دیر پہلے آصف خاں میرے پاس آ کر یہ واقعات کہہ چکا ہے۔

### خسر و کے طرفداروں کا انجام

الغرض بادشاہ نے تخت فرماز دوائی پر اجلاس کر کے ان خوں گرفتوں کے حاضر کرنے کا حکم دیا۔ ان میں سے ایک میرزا محمد اوزبک تھا دوسرا باغی ترکمان جو اسی زمانہ میں عراق سے آ کر شاہزادہ پرویز کا لازم ہوا تھا، صلابت خاں نے انتساب کی کہ جب تک ان میں سے کسی کو نوید جاں بخشی سے اطمینان نہ ہو جائے مگر نہیں کہ حقیقی واقعات کا علم ہو سکے حکم ہوا کہ میرزا محمد کو قول دے کر باز پرس کریں اس نے اطمینان قلب کے بعد حقیقت حال تفصیلات کے ساتھ بیان کی، واقعات کے ثبوت کے بعد نور الدین محمد ولد آصف خاں، محمد شریف پر اعتماد الدوڑہ، غلام اعتبار

خال اور بداع ترکمان کو سولی پر کھینچا گیا۔

پھر صلابت خال نے دست بستہ گزارش کی کہ اگر جہاں پناہ اتنی بخوبی سے قبیلش اور باز پر سپر ملت قوت ہوں گے تو بڑی دشواری ہو گی بہتر ہے کہ اعتبار خال کے علام کو نوشتہ نظر میں نہ لائیں۔ بنده حسب ارشاد سلطانی اس کو آگ بجھائے دیتا ہے تا کہ خدا ام کا پروردہ ناموس و ریدہ نہ ہو۔ جہاں پناہ نے اس کی انتہاں قبول کر کے حکم دیا کہ صلابت خال کی تجویز کے مطابق عمل ہو اور اس طرح بہت سے لوگوں کی جان بچی۔

اگر آصف خال اس روز صلابت خال کے پاس نہ بچتا تو یہ واقعہ نہ ہوتا زیادہ امکان اس کا تھا کہ اس کا سر بھی سولی پر لٹکا ہوتا۔

حکیم فتح اللہ کی نسبت حکم ہوا کہ گدھے پر اثاب خدا کر تسلیم کریں اور منزل بہ منزل رسول رسوائی کے ساتھ سیر کرائیں۔

### دیانت خال کی شکایت

ایک نادر واقعہ یہ ہوا کہ قاسم خال لگ نے جو دیانت خال خطاب رکھتا تھا اور حکیم فتح اللہ کے ساتھ نفرت ظاہر کرتا تھا ایک دن اس کو بد خواہی سے منسوب کر کے خدمت بادشاہ میں عرض کی کہ جس زمانہ میں خسرو آوارہ دشت ادبار ہوا فتح اللہ نے مجھ سے کہا کہ صلاح دولت اس میں ہے کو لا بیت پنجاب اس کو دے کر اس بحث کو ختم کر دیا جائے۔

فتح اللہ نے اس سے انکار کیا آخ طرفین قسموں پر آت آئے اور مبالغہ کیا اس پندرہ روز پورے نہ ہوئے تھے کہ فتح اللہ بد بخت پاداش عمل میں گرفتار ہوا جھوٹی قسم اپنا کام کر گئی۔

### چھانگیر جلال آباد میں

جب جلال آباد محل نزول قرار پایا توہاں کے حاکم غیرت خال نے حسب الحکم روز نہ کے جنگل میں شکار قریبی کی بنا دی، ایک دن میں تین سو جانور تونج کو ہی وغیرہ شکار ہوئے۔

سینیں شاہ بیک خال تندھار سے آ کر زمیں بوس ہوا یہ حضرت عرش آشیانی کا تربیت یانہ ہے اور اس عہد میں اس سے خدمات شاکستہ رونما ہوئی ہیں۔ قوت بازو سے تکواریں چلا کر مناصب

عالی و مراتب بلند پر فائز ہوا ہے۔ متوں قدھار پر حکمران رہا اور جب تک رہا نہایت شان و شوکت سے بسر کی۔ آج کل خان دوران کا خطاب، کابل کی گورنری اور افغانستان کا انتظام اس کے لئے طغراۓ ایتیاز ہے۔

کمر خجہ مرتع، نسل ملت اور اسپ خاصہ مرحمت کر کے مقام حسن ابدال سے رخصت کا حکم ہوا۔

بیگ خان کا پسر دولت خان لوڈی جو سہ ہزاری منصب و صلاحت خانی خطاب کی عزت رکھتا تھا خان جہاں کے خطاب عالی سے سرفراز ہوا۔

لا ہور میں آمد اور میر خلیل اللہ پر شاہانہ عنایات

بارہوں شعبان کو دارالسلطنت لا ہور میں تشریف آوری ہوئی۔ یہاں میر خلیل اللہ ولد غیاث الدین محمد میر میراں از اولاد شاہ نعمت اللہ ولی جن کا سلسلہ عایت شہرت سے تعریف و توصیف کا تھا جنہیں اور عراق و خراسان میں بزرگی و مرتبہ میں کوئی ان کا ہم سر نہیں عراق سے آ کر حاضر ہوئے، منصب یک ہزاری ذات و دو سو سارے جا گیر بطور تجوہ مقرر ہوا اور فی الوقت بارہ ہزار روپیہ و دو خرچ عنایت ہوا۔

اس دوران میں آصف خان نے اپنے گھر پر دعوت کی استدعا کی۔ مع اہل محل کے اس کے مکان پر تشریف لے گئے، آصف خان نے دولاکھ روپے کے جواہر نادر و نیش لباس و فغوری و خطائی چینی برتن بطور پیکش نذر کئے۔ ان میں سے جو اشیاء پسند ہوئیں قبول کیں باقی واپس کر دیں۔

گجرات سے مرتفعی خان کا تھفہ

مرتفعی خان نے گجرات سے لعل بد خشانی کی انگوٹھی جس کا تین ٹکین خانہ اور حلقة ایک پارچہ اہل سے تراشا ہوا تھا اور وزن میں ایک شقال پندرہ سرخ۔ حد درجہ خوش ریگ و خوش آب نذر بیہی جو مقبول ہوئی۔ درحقیقت اب تک ایسا تھنڈ دیکھنے میں نہ آیا ایک دوسرا لعل قلبی شش پہلو زیاد شدہ وزن میں دو مشقال پندرہ سرخ نہایت حمد و لطیف اس کے ساتھ اور تھا۔ ان میں سے ہر

ایک کی قیمت پھیس ہزار روپیہ تجویز ہوئی۔

اسی عرصہ میں شریف مکہ کا فرستادہ ایک محبت آمیز خط اور پرداختانہ کعبہ لے کر پہنچا۔ آٹھ ہزار روپیہ فرستادہ شریف کو عطا فرمایا اور تھویلدار ان محلات عالی کو حکم ہوا کہ ایک لاکھ روپے کی ہر جنس جو اس ملک کے مناسب ہو شریف کے لئے روانہ کریں۔

لاہور سے شاہی فوجوں کے ساتھ جہانگیر کی دارالخلافہ کو واپسی

روز یکشنبہ نہم ماہ شوال کو سفر آگرہ کا تصد فرمایا۔ قلعہ خاں دارالسلطنت لاہور کی حکومت پر اور میر قوام الدین بدایوںی خوانی مقرر ہوئے۔ یخشنہ اٹھارہوین ذیقعدہ کو دارالحکما لک دہلی پہنچے اور سلیم گڑھ کی منزل میں جو سلیم خاں افغان نے پانے زمانہ حکومت میں دریائے جمن کے کنارے آباد کی تھی چار روز قیام کیا۔

چونکہ دارالخلافہ میں چنچنے کا وقت قریب تھا دہلی سے کشتی میں بیٹھ کر روانہ ہوئے۔ راجہ مان سنگھ قلعہ رہتاس سے آ کر باریاب ہوا اور ایک سو ہاتھی بطور نذر پیش کئے۔

## تیر اسال

روز چنین ہجتہ دوم ذی الحجه 1016ھ کو آفتاب عالم تاب بر ج حمل میں آیا جلوس چہاگیری کا تیر اسال شروع ہوا، موضع رکنخا میں جودا را خلافاً کبر آباد سے پانچ کوں پر واقع ہے جس نوروزی آراستہ ہوا۔

اس جشن میں خانخانائ کو مصب پنج ہزاری ذات و پنج ہزاری سوار اور خوبیہ جہاں خوانی کو خدمت بخشی گری دی گئی۔ دو شنبہ کے دن ماہ مذکور کی پانچ بیس کوئیک گھڑی دیکھ کر قلعہ، اکبر آباد میں داخل ہوئے راجا نسکھ دیونے تو یعنوں نذر کیا۔ (تمام چاندار حیوان و انسان میں تو یعنوں خوب ہوتا ہے۔ لیکن حیوانات میں خوشنما ہے اور ان کی قدر بڑھاتا ہے اور انسان ناطق میں بخلاف اس کے بدنما اور کروہ سمجھا جاتا ہے) تو یعنوں کے باز، جرہ، بیکرا، کوئے، بجھک، تیتر، بندر، طاؤس، ہرن اور چکارے بھی دیکھے گئے۔

## جلال الدین مسعود کا انتقال

اس سال جلال الدین مسعود پر میر گیسو کا انتقال ہوا۔ اس کی والدہ اس سے بہت محبت رکھتی تھی۔ مادرانہ تعلق و تلقی دیسکی کی وجہ سے بیٹے کی موت نہ دیکھ سکی، بیٹے کو عالم سکرات میں دیکھ کر افسون اس کے ہاتھ میں دی اور اسی ہاتھ سے اپنے منہ میں رکھ لی، ادھر بیٹے دم لکھا ادھر یہ ایک دو ساعت کے بعد رخصت ہوئی۔

## حل خال کلاونٹ کی وفات

ای دو ران حل خال کلاونٹ کی موت ہوئی حضرت عرش آشیانی اس پر بہت عنایت کرتے تھے اس کی ایک لوٹی تھی جو حل خال سے دلی محبت رکھتی تھی اور اس کے ہاتھ سے افسون کھایا کرتی

تمی لعل خان کے انتقال کے بعد خود بھی افسون کھا کر جان دے دی۔ ہندوستان میں قدیم سے یہ رسم چلی آتی ہے کہ ہندو مورتیں شوہر کے مرنے کے بعد خود بھی آگ میں جل جاتی ہیں۔ اکثر ایسا بھی ہوا ہے کہ وہ دس میں میں مورتیں اور لوٹیاں پڑے استقلال کے ساتھ اپنی جانیں آگ کے پر کر دیتی ہیں لیکن ماں کی طرف سے بیٹے کے لئے جان دینا سننے میں نہیں آیا۔

### صالح بانو سے جہانگیر کا نکاح

اس عیش انجام زمانہ میں صالح بانو دختر قاسم خاں پر مقیم خاں کو اپنے نکاح میں لا کر بادشاہ محل خطاب مرحمت فرمایا۔

چہانگیر قلی خاں حاکم بیگال کے انتقال کی خبر پہنچی تو اسلام خاں کو اس کے بجائے بیگال کا صاحب صوبہ اور شاہزادہ جہاندار کا اتنا لیق کر کے صوبہ بہار و پٹنہ کی حکومت افضل خاں پر شیخ ابوالفضل کو تفویض ہوئی۔

چہانگیر قلی خاں میرزا محمد حکیم کے غلام زادوں سے تھا، پہلے لوگ لالہ بیگ کے نام سے مخاطب کرتے تھے میرزا کی وفات کے بعد حضرت عرش آشیانی کی خدمت میں حاضر ہوا۔ جہاں پناہ نے اپنے فرزند بلند اقبال شاہنشاہ (چہانگیر) کو عطا کر دیا۔ صاحب نظر، قوی ہیکل اور اسلامی جوش و خروش اور حق پرستی میں کافی رسوخ رکھتا تھا۔ ہر وقت عمدہ و پسندیدہ کام اس سے انجام پاتے تھے۔

### رانا کے استیصال پر مہابت خاں کا تقرر

اسی زمانہ میں مہابت خاں کو منصب سہزاری ذات و دو ہزار پانچ سو سوار و خلعت، اسپ و فیل و کمر مرصع عطا کر کے رانا سے مردود کے استیصال کے لئے رخصت کیا اور بارہ ہزار سوار موجودہ سرداران کا آزمودہ سکک کے لئے مقرر کئے، پانچ سو نفر احادی، دو ہزار تو پہنچی پیادہ، ستر توپ اور سکھاں وغیرہ اور ساٹھ زنجیر فیل و میں لا کھرو پیکار خزانہ ساتھ کیا گیا۔

### خلیل اللہ کا انتقال

خلیل اللہ پر میراں بیڈی جس کا کچھ حال گزشتہ اوراق میں لکھا جا چکا ہے اسہال کے

مرض میں بھلا ہو کر مر گیا۔ اور چوتھی ریج لا خرکور اقام اقبال نامہ معتمد خاں کے خطاب سے متاز ہوا، اسی تاریخ کو خانخانائ پہ سالار نے مطابق حکم بادشاہ دکن سے آ کر دربار شاہی میں حاضری دی اور دو تسبیحیں مردار یہ دکی اور چند قطعہ لعل و زمر دیکھ لایا جن کی قیمت تین لاکھ روپیہ چاچی گئی۔ سوائے جواہر کے اور بھی بہت سی نیسیں چیزیں بادشاہ کے ملاحظہ میں پیش کیں۔

### دکن میں راجہ مان سنگھ

راجہ مان سنگھ کو اجازت ملی کہ اپنے دٹن جائے اور یورش دکن کا سامان کر کے اس جانب روانہ ہو۔ چونکہ خانخانائ ولایت دکن کے نیست و نابود کرنے کا عہد کر چکا تھا جس میں حضرت عرش آشیانی کی وفات سے یہ منصوبہ پایہ بھیکیں پہنچ سکا تھا۔ اس لئے راجہ کو نوشتہ دیا کہ دو سال کی مدت میں اس خدمت کو انجام دے اس شرط کے ساتھ کہ اس صوبہ میں متینیہ لٹکر کے علاوہ پارہ ہزار سو اور دس لاکھ خزانہ کے ساتھ امداد میں دیئے جائیں گے۔ دیوانان عظام کو حکم ہوا کہ جلد سامان کر کے روانہ کر دیں۔

### جہاںگیر کی باپ کے مقبرے پر حاضری

انہیں ایام میں حضرت عرش آشیانی کی زیارت کے لئے جہاںگیر اپنے عمل سے بہشت آباد تک جو تین کوس کے قریب فاصلہ پر ہو گا، پاپیادہ گئے۔ امراء عظام، ارکان دولت اور تمام طاڑیں، وابستگان دربار بادشاہ کے ہمراکاب تھے زیارت سے فارغ ہو کر مقبرہ کی عمارت کو بغور ملاحظہ کیا اور بڑی بڑی رقمیں بطور خیرات اہل حاجت میں تقسیم کی گئیں۔ جہاں پناہ کے مقبرے کی عمارت میں پندرہ لاکھ روپے جس کے پچاس ہزار تو مان راجح عراق اور پچھتر لاکھ خانی راجح توران آج کل تک زرخ کے مطابق ہوتے ہیں۔ خرچ ہوا۔

### حکیم علی نقی کا عجیب و غریب حوض

حکیم علی نقی کے حوض کا واقعہ غرائب میں سے ہے جو انہوں نے اپنے گھر میں تعمیر کیا تھا، اس میں نبی بات تھی کہ کنج حوض میں ایک گھر پانی کے نیچے بنایا تھا۔ نہایت روشن اور صاف، اس گھر میں کچھ سامان کی پیٹی اور چند کتابیں رکھی ہوئی تھیں ہوا کا ایسا انتظام تھا کہ پانی کا ایک قطرہ

اس گھر میں نہ آ سکتا تھا جو شخص اس کی سیر کرنا چاہتا اس کنخ میں غوطہ لگاتا۔ دو تین زینے ملتے، ان کو طے کرنے کے بعد اندر داخل ہو جاتا، وہاں لگی اتار دی جاتی۔ بجائے اس کے خشک لگنی تیار رہتی اس کو ہاندہ کر گھر کی سیر کی جاتی۔

اس مکان میں دس بارہ آدمیوں کی جگہ تھی باہم بینہ کر تفریح کرتے تھے اعلیٰ حضرت حوض مذکور کی سیر کے لئے حکیم کے یہاں گئے اور پانی میں گھس کر اس گھر کی سیر کی اور حکیم کو دو ہزاری منصب سے سرفراز کیا۔

اس تاریخ کو فتح ولایت دکن کے لئے خان غنیماں کو اجازت ملی، خلعت با کرد شمشیر اور اسپ و فیل عنایت ہوا۔

چونکہ ہر اور ان مرتفعی خان کے سلوک و طرزِ معیشت سے گجرات کے لوگ بدظن اور نالاں تھے اس لئے اس کو دربار میں طلب کر کے ولایت گجرات خان عظیم میرزا عزیز کو کر کی نگرانی میں دی گئی اور حکم ہوا کہ خود وہ تو بادشاہ کی خدمت میں رہے اور اس کا بیڑا اپنیا جہاں گیر قلی خان باب کی نیابت میں اس ملک پر نگرانی اور حکومت کرے۔

---

۱۔ مُوَلَّفُ اقبال نامہ جہاں گیر اپنے زمانے کے زرخ کے مطابق تیار ہا ہے۔ (مترجم)

## چوتھا سال

شب بیشنہ 14- ذی الحجه 1017ھ کو تیر عظیم بر ج حمل میں تحویل ہوا اور اس کے ساتھ ہی نئی نئی کے چوتھے سال کی ابتداء ہوئی۔

اس سال میرزا برخوار خلف عبد الرحمن دولتی خان عالم کے خطاب سے متاز ہوا، حضرت ماحب قراں کے زمانہ سے اب تک اس کے اجداد اس خاندانی ریغ اشان میں حقوق خدمت ہابت کرتے رہے ہیں۔ اور نسل ابعد نسل ریاست و امارت ان کے حصہ میں منتقل ہوتی آئی ہے۔ اس کا جد کلاں میر شاہ ملک امراء ساچترانی میں سب سے پڑا امیر تھا، اور جب تک زندہ رہا دولت خواہی و حق شناسی کے سوا کوئی قابل شکایت بات نہ کی چونکہ مورخوں نے اس کا ذکر تفصیل سے کیا ہے اس لئے اب طول دینا غیر ضروری ہے۔

صوبہ دکن کی حکومت شاہزادہ پروین کو سونپی گئی

اس سال شاہزادہ پروین کو حکومت صوبہ دکن کی اجازت دی گئی اور میں لاکھ روپی خزانہ لشکر دکن کی مدد خرچ کے لئے ہمراہ کیا آصف خان کو اتنا یقین مقرر کیا گیا۔ امیر الامراء اور دوسرے اسران چاہ شاہزادہ کی مدد کے لئے مقرر ہوئے۔

شیر اور ایک جوگی

ایک موقع پر ایک قلندر نے شیر پیش کیا نہایت تناور، توی و عظیم الجدش۔ بچپن سے اس کو پال کر لئی خان نام رکھا تھا اور اتنا مطلع کر لیا کہ آدمی کو آزار نہ پہنچتا تھا ایک دن حضور میں طلب کیا گیا کرتل کے ساتھ مقابلہ کرے۔ بہ عدی مخلوق تھا شاد بیکھنے کے لئے جس ہو گئی، بہت سے جوگی بھی

ایک جانب کھڑے تاشاد کیجھ رہے تھے، شیر جو گیوں کی طرف لپکا اور ایک جو گی کو جو بہنہ تھا کپڑے کے ملاعبت کے طریقہ پر جیسے اپنی مادہ کے ساتھ جھنپتی کرتا ہے اس کے ساتھ حرکت کرنے لگا اور انزال کے بعد چھوڑ دیا۔ جو گی کو اس کے ناخن دندان وغیرہ سے کچھ ضرر نہ پہنچا۔ اس پناپر حکم ہوا کہ شیر کو قید و زنجیر سے نکال کر چھوڑ دیں کہ جل کی فضائیں دریا کی طرف اپنی حالت میں پھرتا رہے اور تین چار شیر بان سونئے ہاتھ میں لئے اس کے ساتھ رہیں۔ ایک مرتبہ اور ایک ہی حرکت اس شیر سے ظاہر ہوئی۔

### شیروں سے جہانگیر کی دلچسپی

اب چونکہ جہانگیر کی طبیعت شیروں کی لگاہ است اور ان کے تماشے پر متوجہ تھی بہت سے شیر کے بچے بطریق پیکش نذر کئے گئے جو گھن میں دربار کی جانب بے زنجیر و طوق پھرا کرتے تھے، اور ہر شیر پر دو شیر بان مقرر تھے جو غذا دینے جاتے تھے رفتہ رفتہ کئی تنومند اور جیسے شیر جمع ہو گئے، ایک کا مردانہ، ایک کا فیل جنگ اور ایک کا شیر دل نام رکھا گیا اور ایک مرتبہ ان کی آپس میں جنگ کرائی گئی چونکہ شیر کی لڑائی شیر کے ساتھ موزوں نہیں اس لئے مستی و ذور جوانی میں کئی شیر لڑکارضائی ہو گئے۔

ایک مادہ شیر کی زشیر کے ساتھ جفت ہو کر حاملہ ہوئی۔ جب اس کے بچے ہوا تو اس وقت تک دودھ پلاٹی رہی جب تک کافی عمر کو پہنچ کر غذا اکھانے کے قابل ہو گیا۔

یہ واقعہ نہایت عجیب ہے جو عہد جہانگیری میں ظاہر ہوا، کسی عہد کسی زمانے میں ایسا نہیں ہوا کہ بے قید و زنجیر آدمیوں میں پھرتے رہیں، چودہ ہزارہ شیر میں نے بھی جھروکے کے گھن میں دریا کی طرف پھرتے دیکھے، جن کے ساتھ خاکت کے لئے شیر بان رہتے تھے۔

### شاہزادہ خرم کا پیام شادی

اس سال دختر مظفر حسین میرزا پر سلطان حسین میرزا ابن بہرام میرزا ابن شاہ اٹمیل صفوی کے ساتھ شاہزادہ عالم سلطان خرم کا پیام شادی بھیجا گیا اور علاوہ جنس کے پانچ ہزار روپیں نقد برسم ساچن ارسال کئے گئے۔

## اطاعت گزاروں کو جا گیریں

سیدت پناہ مرتضی خاں کو پنج ہزاری ذات و پنج ہزار سوار کے موافق جا گیری بطور تنخواہ دی گئی۔ اسلام خاں صاحب صوبہ بنگالہ کو منصب پنج ہزاری ذات و سوار سے اُس کارتبہ بڑھایا گیا۔ جب عرض کمر سے معلوم ہوا کہ دکن کی مہم شاہزادہ کے ہمراہی لشکر سے سرنیسیں ہوتی اور دکن والے روپیہ کے زور سے لشکر فراہم کر کے عزیز کے ہمت دلانے سے استقلال و تکبر کا دم بھر رہے ہیں تو خانخانائی کو دس بارہ ہزار سوار جن میں سے سیف خاں بارہہ حاجی بیگ اوزبک، سلام اللہ عرب برادرزادہ مبارک عرب بھی تھے جو جو زینہ غنول کا حاکم تھا شاہزادہ کی لکھ امداد کے لئے متعین ہوئے۔ سلام اللہ شاہ عباس کے نزدیک نہایت عزیز تھا اور شجاعت و دلیری میں میکتا۔ اتفاق سے شاہ سے بدگمان ہو کر اس آستانہ پر مائل ہوا گر شراب کی بد عادت کے باعث یہاں بھی کچھ نہ کر سکا اور اپنی زندگی بناہ کر دی۔

خان جہاں کو خلعت خاصہ، زردوزی، کرشمیشیر مرضع، اور اسپ خاصہ مع زین مرضع و فیل نہاد و سکر و علم عنایت کیا گیا اور اقام اقبال نامہ کو حکم ہوا کہ فوراً عبد اللہ خاں کے پاس جا گر ان بارہ ہزار سواروں میں سے جو رانا کے استیصال کے لئے اس کے ساتھ ہیں چار ہزار سوار اپنے ساتھ لو اور اوچین و مندر کے اطراف میں خان جہاں کے پاس پہنچا کرو اپس آؤ، اور یہ بھی حکم ہوا کہ جن آدمیوں کو اپنے ساتھ لے جاؤ، ان کو بطور امداد تقسیم کرنے کے لئے ایک لاکھ روپیہ اپنے ساتھ رکھو۔

اس تاریخ کو پر گنہ باری کی طرف شکار کے ارادے سے رو انہ ہوئے۔

## پانچواں سال

روز یکشنبہ 24-ذی الحجه 1018ھ جس وقت آفتاب برج حمل میں آیا تخت نشینی کا پانچواں سال تھا۔ جشن نوروز شکارگاہ پر گنے باری میں منایا گیا۔

شکارگاہ میں چونکہ ہوا گرم ہو گئی تھی اس لئے پادشاہ دارالخلافہ کو لوٹ گئے۔ اس اثناء میں صاحب صوبہ دو اقتوالیں کابل کے عرائض سے اطلاع ملی کہ ولی محمد خاں والی توران شاہ عباس فرمائزدائے ایران کے پاس امداد طلب کرنے گیا تھا۔

### ولی محمد خاں کا عروج و زوال اور موت

اس واقعہ کے تفصیلی اجزاء یہ ہیں کہ جب ولی محمد خاں کو تخت و دولت میر ہوا تو آغاز سلطنت سے چار سال تک تو معدالت پسندی، دادوہش و حسن سلوک وغیرہ اطوار پسندیدہ سے حکومت کرتا رہا آخر میں خوست ازی جو اس کی قسم تکھی تھی ظاہر ہوئی۔ اور اس نے خوش اطواری چھوڑ کر ستمگاری و دل آزاری پر کر باندھی، چند اوزبک سرداروں کو جو اس کی سلطنت کے منتخب و ممتاز ارکان تھے مثل دوستم ارغون، حاجی پی تو سچی علی سید پی منقبت، دیوان بیگی، شاہ کوچ پی دیوان بیگی جنہیں خود تربیت کر کے مرتبہ امارت تک پہنچایا تھا اس شبہ میں کہ امام قلی خاں و نزد محمد سلطان اس کے بھجوں کے ساتھ مراسلت رکھتے ہیں قتل کرڈا اور خاص و عام کے دل اپنے اطوار و کردار پاپسندیدہ سے نفرت سے بھردیئے۔ اس اثناء میں امام قلی خاں و نزد محمد سلطان چند اوزبک امرا کی تحریک سے لٹکر کشی کر کے اس کے بہت سے ملک پر متصرف ہو گئے، ولی محمد خاں نے ہر چند ہاتھ پاؤں مارے کچھ نہ چلی، اقبال نے منہ پھیر لیا، دولت روگروں ہوئی جو کچھ اپنی بہبودی و اصلاح

کے لئے سوچتا تھا اس کا نتیجہ ریکس لکھتا تھا۔ جب یہ جان لیا کہ قسمت بر گشتہ ہے اور قلک مخالفت پر آمادہ مجبور امکن دو لوت سے مایوس ہو کر دارا اے ایران شاہ عباس کے پاس پناہ لینے کی غرض سے حاضر ہوا کہ شاید اس کی امداد و یگیری سے کچھ کام چل جائے۔

شاہ عباس نے اس کا استقبال کیا اور درجہ مہر بانی و دیوبونی سے پیش آیا اور کوئی موقع ٹکایت درمیان نہ آنے دیا۔ سنا گیا ہے کہ ایک دن شاہ نے اپنے باغ میں بڑے پیانہ پر چلس آرائی کر کے خان کو مدد عوکیا، چلس کے درمیان ایک نہر جاری تھی۔ اس کے اطراف میں چاغان کا انتظام تھا۔ فرش اور چوبی تختے نہر پر بچھے ہوئے تھے کہ لوگ آمد و رفت جاری رکھ سکتے، اتفاقاً تو لی محمد خاں کا ہاتھ پکڑ کر شاہ سیر کرنے لگا اور چاہا کہ نہر سے گزر جائیں اسٹانے عبور میں ولی محمد خاں جو نہر میں مت قہانہ میں گر پا اشہ بھی خان کے غرق ہونے کے خیال سے کوڈ پڑا اور خاں کا ہاتھ پکڑ کر پانی سے نکال لایا۔ مختصر یہ کہ ولی محمد خاں پہنچنے کے روز اصفہان میں رہ کر شاہ سے اجازت خواہ ہوا اور چونکہ اوز بک پے در پے خطوط کے ذریعہ سے اس کو طلب کر رہے تھے اور وہ قزل بابوں کو اپنے مقصد کے خلاف سمجھتا تھا غیر مک و مدد حاصل کئے تھا لوث آیا۔ بعد ازاں اپنی سرحد میں پہنچ کر سپاہ کی تیاری و جنگ کی فراہمی میں کوئی حصہ نہ لیا۔ جاتے ہی تخت پر بیٹھا اور امام قمی خاں کے ساتھ مقابلہ کر کے نواح سرقت میں نکست کئی اور اسیر ہو کر قتل ہوا۔ اس کی مدت سلطنت 6 سال ہے۔

### ملا میر علی احمد مہر کن کی اچانک موت

مجلہ بہشت آئین میں ملا میر علی احمد مہر کن کا واقعہ وفات غرائب اتفاقات سے ہے۔ ملا میر علی احمد صنعت مہر کن میں یکتاںے روزگار تھا اور مہر کن جو کچھ لو ہے پر کنڈہ کرتے ہیں وہ کاغذ پر لکھ سکتا تھا، اس کا باپ ملا حسین بھی مہر کن تھا اور نقشی تخلص کرتا تھا، مرد درویش و مبارک نفس تھا، حضرت شاہ نشانی کے مکتب میں باریابی حاصل تھی، اور ان کے ساتھ سبق کی تحریر کرتا تھا۔ اسی نسبت سے چہا آنکھ ملا کو خلیفہ کہا کرتا تھا۔

مختصر اس سانحہ کی حقیقت یہ ہے کہ بخشنبہ کی شب کو الوں کی ایک جماعت غزل سرائی میں معروف تھی اور ایک مکار رسم امیر خسرو کے اس شعر پر وجد کر رہا تھا۔

ہر قوم راست را ہے، دینے و قبلہ گا ہے  
 من قبلہ راست کرم بر سمت کج کلا ہے  
 جہانگیر نے ملا علی احمد کی طرف متوجہ ہو کر کہا:  
 ”ملا اس شعر کی کیا حقیقت ہے؟“  
 اُس نے آگے بڑھ کر عرض کی کہ:

”میں نے اپنے والد سے ایسا سنا ہے کہ ایک دن سلطان المشائخ نظام الدین اولیا سر پر ایک  
 ٹوپی کج رکھے، دریائے جمن کے کنارے کوٹھے پر بیٹھے ہوئے ہندوؤں کی عبادت غسل کا تماشا  
 دیکھ رہے تھے، اس وقت امیر خسرو حاضر ہوئے۔ حضرت شیخ نے امیر کی جانب منہ کر کے فرمایا:  
 ”ان لوگوں کی عبادت کا طریقہ دیکھتے ہو؟“

اور یہ مصروف پڑھا۔ ۴

ہر قوم راست را ہے، دینے و قبلہ گا ہے  
 امیر نے بتا مل شیخ کی جانب مذکور یہ مصروف کہا: ۴  
 من قبلہ راست کرم بر سمت کج کلا ہے  
 ملا علی احمد نے مصروف ثانی ختم نہ کیا تھا کہ بخود ہو کر گر پڑا اور سر دھو گیا۔

### پنہ میں جعلی خسرو

اس سے زیادہ عجیب واقعہ۔ پنہ میں ایک جعلی خسرو کا ظہور ہے جس کی صورت یہ ہے کہ  
 افضل خال حاکم صوبہ بہار گورکھور کے قصد سے روانہ ہوا جو از سرفاں کی جا گیر میں دیا گیا تھا اور  
 پنہ سے ساٹھ کوس کی مسافت پر واقع ہے، اور پنہ میں شیخ حام بناڑی، غیاث بیک کو جو اس صوبہ  
 کے دیوان تھے منصب داروں کی ایک جماعت کے ساتھ انتظام کے لئے چھوڑا آیا تھا، اتفاقاً قطب  
 نام ایک نامعلوم شخص درویشوں کی وضع و لباس میں اوجیہ پہنچا جو نواح پنہ میں واقع ہے اور ان  
 واقعہ طلب مفسدوں کے ساتھ رابطہ دوستی و تجھی بڑھا کر ظاہر کرنے لگا کہ میں خسرو ہوں اور قید خانہ  
 سے بھاگ کر ان حدود میں آ گیا ہوں۔ اگر میری مدد کرو تو میری کامیابی کے بعد اس دولت کے  
 شریک ہو جاؤ گے۔ اس طرح ان سادہ لوح مفسدوں کا بابہ فریب باتمی کر کے اپنے ساتھ متفق کر

لیا، اور ان کو یقین دلا دیا کہ میں خسرو ہوں۔ غرض کہ بہت سے سوار و پیادہ اس کے ساتھ ہو گئے اور وہ پر عجلت تمام سب کو لے کر قلعہ پنڈ کی طرف متوجہ ہوا۔

### جعلی خسرو کی آمد اور شیخ بنا ری کا فرار

شیخ بنا ری گھبراہٹ اور خوف کے مارے استھنام قلعہ میں حصہ نہ لے کا مسد قلعہ کے دروازہ سے اندر گھس آئے، شیخ غیاث بیگ کے ساتھ دریا والی کھڑکی سے نکل کر کشتنی کے ذریعہ سے بھاگ لکلا۔ اور افضل خاں کے پاس روانہ ہوا، مسد و باغی لوگ افضل خاں کے اسہاب و اموال اور خزانہ شاہی پر قابض ہو کر جھوڑے اڑانے لگے، بہت سے مغلس و آوارہ لوگ اس کے گرد جمع ہو گئے۔

### گور کھپور میں جعلی خسرو کی یلغار

یہ وحشت ناک خبر گور کھپور میں افضل خاں کو پہنچی اور شیخ بنا ری و غیاث بیگ بخشی نے بھی زبانی تمام واقعات بیان کئے کہ یہ خسرو نہیں ہے۔ افضل خاں یہ سنتے ہی باقبال شاہی اس بد کردار گروہ کی پیغام کنی کے لئے آٹھ کھڑا ہوا۔ مسد و باغی لوگ افضل خاں کے آنے کی اطلاع ملی تو قلعہ اپنے ایک مہندی کے سپرد کر کے سوار و پیادہ فوج لے کر دریائے پن پن کے کنارے میدان قبال آ راستہ کیا۔

### جعلی خسرو کی موت

چونکہ اقبال روز افزوں ہر وقت اور ہر جگہ جاں ثار فدا ایسوں کے ساتھ رہتا ہے تھوڑی ہی دیر کے مقابلہ میں مخالفوں کی جمیت درہم برہم کر دی۔ یہ لوگ دوبارہ قلعہ میں داخل ہونا چاہتے تھے لیکن پریشانی میں دروازہ قلعہ و برج و فصیل کا خیال نہ رکھ سکے۔ افضل خاں تعاقب کرتا ہوا قلعہ میں گھس آیا۔ وہ بد شعار افضل خاں کے گھر میں گھس کر دروازہ مضبوط بند کر کے تین پھر تک بیٹھا رہا اور وہیں سے قریب تیس آدمی تیر سے ضائع کر دیئے اس کے بعد جب عاجز ہو گیا اور اس کے ہمراہی جان کے خوف سے فرار ہو گئے تو اس گھر سے لکلا اور افضل خاں کے مقابلہ پر آیا۔ افضل خاں نے دیکھتے ہی آتش فساد بھانے کے لئے اس کا کام تمام کر دیا۔ یہ تمام خبریں تعاقب

جہانگیر کے دربار میں پہنچیں فرمان ہوا کہ شیخ حام بنا ری، غیاث بیگ اور دوسرے عہدہ داروں کو جنہوں نے شہر و قلعہ کی حفاظت میں کوتا ہی کی، سر اور دارالحکومت میں کوتا ہی کی، مسٹر کر زنا نہ لباس (محبر) پہنا کیں اور گدھے پر آلاتا، ٹھاکر دار الخلافہ روانہ کریں اور شہر و قصبات میں جو سر راہ واقع ہیں تشریف کریں، تاکہ تمام کوتاہ اندیش نامدوں کی عبرت و بیداری کا سبب ہو۔

### صوبہ پنجاب اور حکومت کا بابل کا نیا انتظام

احسہا دخلافت الکبریٰ یعنی مرتشی خاں کو پنجاب جو مالک محروم کے بڑے صوبوں میں سے ہے بھٹائے عہدہ صاحب صوبگی عنایت ہوا تا ج خاں کو جو صوبہ ملتان میں تھا حکومت کا بابل عطا ہوئی۔

اس سے قل مہابت خاں کو خانخانان کے بلا نے کے لئے دکن بھیجا گیا تھا۔ اس وقت خانخانان اس کو اطراف دارالخلافت میں چھوڑ کر خود پہلے آ گیا اور حاضر درپار ہوا۔ چونکہ پہلے مدت معینہ کے اندر لیخ دکن کا خط عہد سپرد کر دیا تھا۔ برہانپور پہنچ کر ایسے وقت جبکہ نقل و حرکت کے لائق نہ تھا۔ سواری و آمد و رفت سپاہ گری و کاروانی کے منافی تھی، سلطان پرویز کو شکر گرائے کے ساتھ بالا گھاٹ پر لایا۔ اور سرداروں کی ناقاقی، امراء کے نفاق و اختلاف رائے سے سر رشتہ تدبیر ہاتھ سے نکل گیا اور یہاں تک نوبت پہنچی کہ لوگ غل کی تیگی کی وجہ سے آشنازی حال و پریشان ہو گئے گھوڑے اور اونٹ بہت سے ضائع ہو گئے، ادھر قضاۓ آسمانی سے بارش بے موقع جو حقیقتاً قبر الہی تھی نازل ہوئی، نیم جاں جانور (جارواہ) جو لاغری و زیونی سے بے حال ہو رہے تھے، مر کے رہ گئے مجبور آئی بد بخت مخالفوں کے ساتھ خلاف شان صلح کر کے تباہ حال برہانپور آیا۔

### خانخانان کے خلاف شکایت

دولت خاہوں نے یہ بات خانخانان کی منافقت و بد اندریشی پر محول کر کے جہانگیر کے پاس اطلاع پہنچ دی اور خود علیحدہ ہو گئے۔ خصوصاً خان جہاں نے لکھا کہ جو کچھ ہوا، خان خانان کے نفاق سے ہوا، یا اس خدمت کو مستقل اس کے پر دفر مادیں یا اپنے اس نو اختنہ و پرداختہ کو تشریف دکن کی خدمت پر مقرر فرمائیں۔ اور تیس ہزار خوش اپسہ سوار اس فدوی کی مدد کے لئے معین کریں۔ تاکہ

اقبال روز افزوں کی برکت سے تمام ملک بادشاہی کو جو غیم کے تصرف میں ہے آزاد کر کے قلعوں پر قابض ہوا اور سرحدوں کا ضبط و انتظام کرے بلکہ ولایت بیجا پور کو بھی جو عادل خاں کے تصرف میں ہے قبضہ میں لے کر مالک حرم و سہ میں شامل کر دے اور اگر اس مدت میں یہ خدمت انعام نہ پائے تو سعادت کو نہ سے حرم ہو کر بندگان خداوندی کو منہ نہ دکھائے گا۔

### مہم دکن کا انتظام

جب نوبت یہاں تک پہنچی تو لشکر کی سرداری خان جہاں کو تفویض ہوئی اور خانخانات کو دربار میں طلب کر لیا گیا۔

### سلطان خرم کی شادی کا جشن

اس تاریخ کو جشن شادی شاہزادہ بلند اقبال سلطان خرم دختر مظفر حسین میرزا صفوی کے ساتھ آ راستہ ہوا اور شہنشاہ جہانگیر نہایت سرست اور بے پایاں خوش دلی کے ساتھ شاہزادہ عالی مقدار کے ساتھ میں تشریف لائے اور اس جشن کے شایان شان ایک مجلس مرتب کی اکثر امرا کو خلعت دیا گیا۔ چونکہ دکن کی مہم امرا کی نا اتفاقی اور خانی خانات کے ناق سے معرض تو قف میں آ گئی تھی اور شاہی فوج تباہ حال ہو کر برہنپور وہاں آ گئی تھی اس لئے خان عظیم کوتاڑہ دم لشکر کے ساتھ اس جانب رخصت کیا۔ خان عالم فریدوں خاں برلاس یوسف خاں ولد حسین خاں تکریبہ، علی خاں نیازی، باز بہادر قلساق اور دوسرے منصب دار ترقی پیدا دیں ہزار سوار موجوداں کی لک کے لئے مقرر ہوئے۔ علاوہ ان کے دو ہزار سوار احادی اضافہ کر کے کل امدادی فوج بارہ ہزار اس کی ہمراہی کے لئے متعین ہوئی، تیس لاکھ روپیہ خزانہ مع چند حلقوں میں ساتھ کیا گیا، خلعت فاخرہ کر شمشیر مر منع اسپ و میں خاصہ اور پانچ لاکھ روپیہ بصیرتی احمد اخان اعظم کو عنایت ہوا۔

### جہانگیر کا شیر سے مقابلہ

خان عظیم کو دکن روانہ کرنے کے بعد جہانگیر کی طبیعت شکار پر مائل ہوئی اتفاقاً ایک دن انوپ رائے اشائے شکار میں ایک درخت کے نزدیک پہنچا جس پر چند چیلیں بیٹھی ہوئی تھیں اور تیر و کمان لے کر اُن کے مارنے کا تصدیکیا۔ قفارا اس درخت کے پاس ایک نیم خور دہنیل نظر آیا،

اہمی وہ اس کی طرف دیکھی ہی رہا تھا کہ ایک تاوار اور غضب ناک شیر اس طرف سے اٹھ کر روانہ ہوا، پاوجوہ دیکھ دو گھنٹی دن سے زیادہ وقت غروب آفتاب میں نہ تھا، جہاں گیر کے شوق شکار کا خیال کر کے چد آدمیوں کے ساتھ متوجہ ہوا اور شیر کو فیل بند کر کے خبر کے لئے حضور شاہ میں آمدی بھیجا۔ جب یہ خبر حضور میں پہنچی ارادہ اس طرف جانے کا کیا اس وقت شاہزادہ والاقدر، رام داس، اعتیاد رائے اور حیات خالی مع دو تین اور آدمیوں کے ساتھ ہوئے شیر ایک درخت کے سایہ میں بیٹھا نظر آیا۔ ارادہ ہوا کہ گھوڑے کی پیٹھ سے بندوق چلا میں لیکن چونکہ گھوڑا اشوفی کرتا تھا اور ایک جگہ نہیں ظہرتا تھا مجبوراً ایجادہ ہو کر بندوق چھتیاں اور شیر پر سر کر دی مگر معلوم نہ ہوا کہ شیر تک گولی پہنچی یا نہیں، دوبارہ تیر مارا، شیر اپنی جگہ سے پھر کر حملہ آور ہوا اور میر شکاری کو جو شاہین ہاتھ میں لئے کھڑا، تھا خشم پہنچا کر پھر اپنی جگہ جا کر بیٹھ گیا۔ بادشاہ نے پھر بندوق پھر کرتا پی پر رکھی۔ انوب رائے تپائی کو مضبوط پکڑ کر بیٹھ گیا، کر میں توار اور ہاتھ میں عصائے چوبی لئے رہا۔ شاہزادہ عالم سلطان خرم بادشاہ کے بائیں جانب تھوڑے فاصلہ پر کھڑا تھا اور رام داس و دیگر خدام بادشاہ کے بیچھے۔

شیر غضب آلو داٹھا۔ جہاں گیر نے فوراً الپی دبائی گولی اور تیر اس کے دانت اور منہ کے پاس سے کل کیے۔ آتش افروز بندوق کی آواز سے شیر اور بھڑک اٹھا۔ جو لوگ نزدیک کھڑے تھے حملہ کی تاب نہ لا کر پر اگنہ ہو گئے بادشاہ لوگوں کے پشت و پہلو لگنے سے ایک دو قدم پیچھے گر پڑے کہتے تھے کہ ان میں سے دو تین آدمی میرے سینہ پر پاؤں رکھ کر گزر گئے۔

### انوب رائے اور شیر کی لڑائی

پھر اعتیاد رائے اور قراول کی مدد سے خود کو سیدھا کیا، اس وقت شیر نے بائیں جانب والے لوگوں کا قصد کیا۔ اب انوب رائے تپائی کو چھوڑ کر شیر پر متوجہ ہوا، شیر بھی اسی کی طرف لپکا، انوب رائے نے اپنے ہاتھ والا ڈنڈا دنوں ہاتھوں سے مضبوط پکڑ کے دو مرتبہ شیر کے رسید کیا شیر نے اس کو پکڑ کے زمین پر ڈال دیا اور دنوں ہاتھ منہ میں لے کر چبانا شروع کر دیا۔ لیکن انوب رائے نے وہ ڈنڈا اور چند انگوٹھیاں جو اس کے ہاتھ میں تھیں نہ چھوڑیں کہ ایسا نہ ہو کہ اس کے ہاتھ بالکل بیکار ہو جائیں۔ اب انوب رائے شیر کی پیٹھ پر اس کے دنوں ہاتھوں کے درمیان ایک ہاتھ اس کے پاؤں پر حائل کئے ہوئے تھا، اس وقت شاہزادہ نے غلاف سے تکوار نکالی اور چاہا کہ شیر کی کمرے



## چھٹا سال

چھٹی ماہ محرم 1020ھ کو جلوس کا چھٹا سال آغاز ہوا مغل جشن نوروزی منعقد ہوئی اس جشن میں یادگاری علی سلطان اپنی شاہ ایران حضرت عرش آشیانی کی بُریش و تعریت اور جلوس مقدس کی مشایعت کے لئے آیا تھا سعادت ملازمت سے بہرہ مند ہوا اور جو تمہار شاہ عباس نے بھیجت تھے گھوڑے قیچاق (ترکی) نیس لباس اور کئی قسم کے تختے ملاحظہ میں پیش کئے، خلعت مناسب اور تیکہ ہزار روپیہ نقد جس کے ہزار تو مان عراثتی ہوتے ہیں اپنی مذکور کو دیا گیا۔

مکتوب شاہ عباس

### ر قیمه محبت شاہ والا جاہ

جب تک فیض ربانی کی بارش سے گلشن دنیا میں تازگی رہے ہمیشہ اعلیٰ حضرت خورشید منزلت بادشاہ جوں بخت شہر یار نادر جہانگیر کشور کشا مند نشین پارگاہ عظمت و اقبال صاحب ملک و دولت و جلال نزہت افزائے باغ کامرانی چمن آرائے گلشن صاحبزادی شارح رموز آسمانی زیور چہرہ عقل و دانائی مجموعہ کمالات انسانی آن قتاب تلک قدرت سایہ عاطفت پروردگار بادشاہ جم جاہ اجم سپاہ آسمان و قارصاحبزاد خورشید کلاہ عالم پناہ کا گلشن سلطنت اور باغ مراد رحمت الہی کے سرچشمہ سے سربرز رہے اور خدا ذات القدس کو نظر بد سے محفوظ رکھے، شوق و محبت کی حقیقت اور دوستی و قلبی تعلق کی کیفیت اندازہ تحریر سے باہر رہے۔ ۶

قلم۔ را آں زبان نبود کہ رانو عشق بر گوید

اگرچہ ظاہری اعتبار سے دوری بانجھ ملاقات ہے لیکن ہمت بلند کے نزدیک نسبت قرب

باطنی قرب ظاہری سے مردج ہے۔ الحمد للہ کہ نیاز مندا اور آس ملخص کے درمیان جو وحدت ذاتی قائم ہے اس کو دیکھتے ہوئے یہ حقیقت ثابت ہے کہ بعد مکانی اور دوری ظاہری قرب قلبی و وصال روحانی کے مانع نہیں ہے اور تکمیل کا معاملہ ہے۔

اس لحاظ سے ضمیر منیر کے آئینہ پر گرد ملال نہیں پیشی اور اس آئینہ پر اس مظہر کمال (یعنی آپ) کا عکس پر تو انکن ہوا، ہمیشہ مشام جاں محبت و دوستی کی پاکیزہ و عطریز خوبیوں سے محطرہ کر خاطر دوستی پسند کا زمک دو رکتا رہتا ہے۔

ہم نہیں ہم خیال تود آسودہ دلم  
کیں وصالیت کر در پے غم بھراں نیست

خدا کا شکر ہے کہ دوستان حقیقی کا نہال آرزو شرہ مراد سے بارور ہوا، اور جو شاہد مقصود سالہا پر دہ خفایں مستور رہا اور بارگاہ الہی سے عجز و نیاز کے ساتھ اس کی دعا میں مانگی جاتی تھیں نہایت خوشنائی کے ساتھ غیب سے رونما ہوا اور سلطنت کے مبارک تخت پر اس محفل آرائے بادشاہی و زینت افزائے تخت شاہنشاہی سے (یعنی آپ سے) ہم آغوش ہوا اہل عالم کے سر پر عدل و مرجحت اور چہانداری کی برکتیں سایہ انکن ہوئیں امید کہ خداۓ مراد بخش آں مبارک طالع کے جلوس یہی نت مانوس کو سب کے لئے مبارک کر کے ہمیشہ اسہاب سلطنت و حکمرانی اور سامان شوکت و کامرانی میں ترقی و اضافہ فرماتا رہے گا۔

طريق دوستی و اتحاد جو ہمارے آپاً اجاداء کے درمیان قائم ہو چکا ہے اور اس ملخص محبت گزیں اور آس معدالت آئین کے درمیان اس کی تجدید ہوئی ہے۔ متفہی تھا کہ جب آن جانشین مسند گورنگانی و دوارث افسر صاحبزادی (آپ کا) کا مژدہ جلوس اس ملک میں پہنچو تو ایک معتمد خاص کو بجلت رسوم تہنیت ادا کرنے کے لئے روانہ کیا جائے۔ لیکن آذربائیجان و تغیر شروان کی مہم پیش تھی اور جب تک خاطر محبت آگئیں ان مہم سے مطمئن نہ ہو مستقر سلطنت میں مراجحت کمل نہ تھی ایس لئے اس امر اہم کے انصرام میں تغیر ہوئی۔

ہر چند رسوم و آداب ظاہری اہل عقل کے نزدیک چند اس معینہ نہیں ہیں لیکن بحاظ ظاہر ان کا توک کرنا کو تاہمینی کی نظر میں جن کا مج نظر امور ظاہری کے سوا کچھ نہیں ہتا۔ میں مراتب دوستی کا توک کرنا ہے لا محال ان مبارک دونوں میں جب کہ مابد و ثبت کے خلاہوں کی برکت توجہ سے

ولایت از دست رفتہ کی مہماں حسب مدعائے احباب سر ہو گئیں اور اس طرف سے بالکل اطمینان ہو کر دارالسلطنت اصفہان میں جو مستقر سلطنت ہے نزول ہوا، امارت شعاع خلص کامل معتقد خاص کمال الدین بن علی سلطان کو جو آباد اجداد سے اس درگاہ کے بندگان بیچت و خیر خواہان صاف دل کے زمرہ میں داخل ہے درگاہ معلیٰ کی جانب روانہ کیا کہ سعادت کو نش و تلیم حاصل کرنے اور دست بوسی و بساط عزت چومنے کے بعد لوازم پر پش و تہنیت ادا کر کے رخصت مراجعت حاصل کرے اور ذات ملائک صفات کی سلامتی و مزاج مبارک کی صحت کا مرشد ہنا کراس خیر خواہ خلص خا دل خوش کرے تو قع ہے کہ ہماری محبت و دوستی کا جو درخت، آباد اجداد سے ہمارے ذاتی تعلقات آپاٹی سے اب تک ہرا ہوتا رہا ہے آس سلطنت پناہ (آپ) اس کو ہمیشہ مراسلت و باہمی پیغام رسانی کے پانی سے سینچنے اور بزرو شاداب رکھنے میں مدد دیتے رہیں گے تاکہ تعلقات یہاں کی مضمون اور خطرات بیگانگی مفقود رہیں۔ حق سبحانہ، تعالیٰ آس برگزیدہ خاندان جاہ و جلال کو غیبی و آسمانی امدادوں سے مضمون و سر بلند رکھے۔

### چند نامناسب واقعات کاظمہ

نامناسب واقعات جو اس زمانہ میں ظاہر ہوئے یہ ہیں کہ اس نامبارک زمانہ میں جب خان دو راں سرداران فوج کے ساتھ منیکنہار اور حدوں بگش میں شہر اہوا تھا اور معز المک بخش چندا پنے اور چند سرکاری ملازموں کے ساتھ کابل میں تھا۔ احداد بدگال نے فرست غیست جان کر اپنے بہت سے سوار و پیادہ سپاہیوں کے ساتھ خود کو حدوں کا بل میں پہنچایا معز المک نے اپنی قدرت و قوت کے مطابق شہر کو چیند کر کے مخالفوں کی شورش دفع کرنے کی کوشش کی مگر جب انغان چند توپ لے کر اطراف سے کوچ و بازار میں گھس آئے تو معز المک تاب مقابلہ کی تلاک حصار بند ہو گیا۔ کالیوں نے ہمت پاندھ کر اپنے مکانوں اور کھوؤں سے ان تیرہ بخت مسدوں کے بہت سے لوگ تیر و لفڑک سے ہلاک کرڈا لے جس سے انگانی جان کے خوف سے بھاگ کھڑے ہوئے شاہنشاہ کے اقبال بے زوال کی بركت سے قریب ایک سو فرستہ تھے ہوئے اور دو سو نفر گھوڑے چھوڑ کر اس مہلکہ سے فرار ہوئے۔

ناد علی اوہ گزہ کے میدان میں تھا جب یہ وحشت اڑا اطلاع اس کو پہنچی تو مکنہ عجالت کے ساتھ

سافت ملے کر کے آخری دن شہر آیا اور وہاں سے ان بدر شعراوں کا تھا قب کیا۔ مگر چونکہ فاصلہ بہت ہو گیا تھا اس لئے کچھ نہ کر سکا اور وہ اپس آیا۔

### قیچی خان کی لاہور سے آمد

اسی واقعہ سے متصل قیچی خان لاہور سے آ کر زمیں بوس ہوا اس کو حکومت کا بیل و استیصال احمداد، ہندو بیسیغ افغانستان پر متین کر کے صوبہ بخارا بمقتضی خان کی جا گیر میں دے دیا گیا۔ خان گھانات اور اس کی اولاد کی جا گیر علاقہ قوچ ذکا پی میں مقرر ہوئی اور ملے پایا کہ خود حال جا گیر میں پہنچ کر ملکوسر کے نافرمانوں اور ان تمام حدود کے مقدسوں کو تعبیہ معمول کر کے ان کی بیانیا و اکھاڑا

— دے —

### اعتماد الدولہ کی بیٹی سے شادی کی نسبت

جو واقعات اس زمانے میں پرداز تقدیر سے ظاہر ہوئے۔ ان میں دختر اعتماد الدولہ کی خواستگاری زیادہ اہم ہے اگر شرح ویسٹ سے رقم کی جائے تو صرف اسی واقعہ پر دفتر تیار ہو جائیں۔ بجور اس تقدیری کر شد کے بھل واقعات بیان کئے جاتے ہیں۔

میرزا غیاث بیگ خواجہ محمد شریف طہرانی کا بیٹا ہے، خواجہ ابتداء میں محمد خان تکلو حاکم خراسان کا وزیر تھا۔۔۔ اس کے انتقال کے بعد شاہ طہہ سپ صفوی کی خدمت میں حاضر ہوا شاہ نے اپنی وزارت خواجہ کے پرداز کر دی۔

خواجہ کے دو بیٹے تھے، پہلا آقا طاہر دوسرا غیاث بیگ۔ خواجہ محمد شریف نے اپنے بیٹے میرزا غیاث بیگ کی شادی میرزا اعلاء الدولہ پر آقا ملا لڑکی سے کی۔

باپ کی وفات کے بعد غیاث بیگ دلڑکے اور ایک لڑکی کے ساتھ ہندوستان روانہ ہوا، قندھار میں خدا نے ایک اور لڑکی عطا کی فتحور میں حضرت عرش آشیانی کے آستانہ پر حاضری دی اور تموزے دنوں میں قابلیت و حسن خدمت کے باعث دیوانی محلات کے منصب پر مأمور ہو گیا۔

غیاث بیگ حسن انشاد معاملہ فہمی کے علاوہ نہایت نیک ذات و کارگزار تھا قدما کے طرز اشعار کا تیعنی کرتا تھا، خجن سجن ان روزگار سے تھا، خط لکھنست بہت عمرو لکھتا تھا۔ اوقات ملازمت سے

فارغ ہونے کے بعد اس کا تمام وقت شعر و مختصر میں صرف ہوتا تھا۔ اہل حاجت کے ساتھ اس کا سلوک اتنا بڑھا ہوا تھا کہ کوئی صاحب غرض اس کے گمراہ سے آزدہ نہ گیا۔ لیکن رشوت یعنی میں بہت دلیر اور بے باک تھا۔

جس زمانہ میں حضرت عرش آشیانی لاہور میں تشریف فرماتھے علی قلی بیگ انجلو جوشاؤ اس اعمالی ثانی کے تربیت کردہ لوگوں میں سے تھا عراق سے آ کر وابستگان دربار کے زمرہ میں داخل ہوا، حسب نوشتہ تقدیر میرزا غیاث کی لڑکی جو قندھار میں پیدا ہوئی تھی اس سے منسوب کر دی گئی۔

علی قلی آخر میں خدمت جہانگیری کی بدولت ”شیر افگن خان“ کے خطاب اور منصب مناسب سے مفتخر و سرخ رو ہوا اور جلوس شاہی کے بعد بگالہ میں بھائے جا گیر اس طرف رخصت کر دیا گیا۔ اس بدنجام کامال اور قطب الدین خان کے قتل کا واقعہ اور اس گذشتہ میں اپنے موقع پر لکھا جا چکا ہے۔

جب شیر افگن اپنے عمل کی مکافات میں گرفتار ہو کر عازم عدم ہوا، حکم شاہی کی بنا پر حصد یاں صوبہ بگال نے میرزا غیاث بیگ کی لڑکی کو (جو جلوس کے بعد اعتماد الدولہ کا خطاب حاصل کر چکا تھا) خدمت شاہانہ میں بھیج دیا۔ اور جہاں پناہ نے اس کو واقعہ قطب الدین کے مالاں کی وجہ سے رقیہ سلطان بیگم اپنی والدہ کی خدمت میں دیدیا ان کے پاس یہ لڑکی ایک مدت تک ناکامی و کس پرسری کے ساتھ زندگی بسر کرتی ہی۔

### میرزا غیاث بیگ کی لڑکی، نور جہاں

جب اندر مراد کے طوع اور کوب بخت کی خیال پاشی کا وقت آیا، اقبال نے استقبال کیا۔ طالع خواب گراں سے بیدار ہوا، سعادت نے منہ دکھایا، دولت جملہ آرا ہوئی زمانہ صرف مشاھکی ہوا، ہوس چکنے لگی، امیدیں بڑھنے لگیں، آرزوئیں ہر طرف سے گھیرنے لگیں مغلیں مغلیں دروازوں کی کنجی مل گئی مریض دلوں نے دوا پائی، الحاصل کر شہہ ہائے آسمانی سے ایک دن جشن نوروز میں جہاں پناہ کی منظور نظر ہوئی اور پرستاران حرم سرائے کے گروہ میں شامل ہو کر آنا فاما ہوت و مراتب ارتقا میں عروج حاصل کرتی ہوئی اعلیٰ منصب کی آخری منزل پہنچ گئی۔ پہلے نور محل نام رکھا گیا اور

چند روز کے بعد نور جہاں بیگم خطاب عنایت ہوا، اس کے تمام عز و اقارب مختلف مراحم و نوازش سے سرپنڈ ہوئے اپنائیت کی نسبت اور اپنی کی کامرانی کی بدولت اعتماد الدولہ کے غلاموں اور خواجہ سراوں میں سے ہر ایک نے خانی کا خطاب اور ترخانی کا منصب حاصل کیا۔ یہ کینز دائی دلا رام نام جس نے بیگم کو دودھ پلایا تھا حامی کو کہ کی جگہ صدر ایاث مقرر ہوئی۔ اور جو مدعاوں مورتوں کو مرحت ہوتی تھی اس کے لئے صدر الصدور دلارام کی ہبہ معتبر بحث تھا۔

کند خلیش و چار تو ناز و می نہ بد

پھن یک تن اگر یک قبیلہ ناز کند

### نور جہاں کا رموز سلطنت میں خل

سوائے خطبہ کے جتنی باتیں اواز م سلطنت فرمازوائی بھی جاتی ہیں۔ سب بیگم سے متعلق ہو گئیں۔ تھوڑی درجہ روکہ میں پیٹھی تھی تو سب لوگ کو روش کو حاضر ہو کر احکام پر کان لگائے رہے تھے۔ کچھ دنوں کے بعد سکے بھی بیگم کے نام کا چلا یا گیا۔ سکہ پر پھر کندہ تھا۔

پھر حکم شاہ چہاگیر یافت صد زیور

ہنام نور جہاں بادشاہ بیگم زر

### نور جہاں کی وادو دہش اور عدل گستربی

فرمانوں پر یہ الفاظ بطور طغرا ابیت ہوتے تھے ”حکم عدالیہ مہد علیا نور جہاں بادشاہ بیگم“ رفتہ رفتہ یہاں تک نوبت آئی کہ بادشاہی کا صرف نام رہ گیا۔ اکثر فرماتے تھے میں نے سلطنت نور جہاں بیگم کو بخش دی۔ مجھے ایک سیر شراب آدھا سیر گوشت کے سوا کچھ نہیں چاہئے۔

بیگم کی نیک ذاتی اور خوبیاں کیا بیان کروں، جہاں کسی قبل امداد شخص کو کوئی مشکل پیش آئی اور اس کی خدمت میں عرضی پیش کرتا اس کی مشکل حل ہوتی اور مدعاہر آتا۔ جو شخص اس کی دیوار کے سامنے میں پناہ لیتا ظلم و تم میں محفوظ رہتا۔ جب کوئی بیتیم و بیکس لڑکی نظر آتی تو اب کے خیال سے اس کی شادی کر کے اس کی حیثیت کے مطابق جہیز عنایت ہوتا۔ (کوئی عجب نہیں جو نور جہاں بیگم نے اپنے عہد دولت میں پانچ سو لکیوں کی شادی تو اب کی نیت سے خود کی ہو)

## عبداللہ خاں ضوبہ، گجرات کا حاکم

ان لیاں میں عبداللہ خاں گجرات کا صاحب صوبہ مقرر ہوا، چار لاکھ روپیہ سامان اور امدادی لشکر کی تیاری کے لئے عنايت کیا، اور بجائے اس کے راجہ با سورانہ کی مہم پر روانہ کیا گیا۔

### ایک اہل فن کا کمال

اس روز ایک شاہی غلام جو کل کاری اور بڑھی کے فن میں اپنی مثال نہیں رکھتا تھا اپنی صنعت کا ایک نادر مودنہ ملاحظہ میں لایا جیسا اہل دانش و بنیش کی چشم جہاں نیں نے کسی زمانے میں نہ دیکھا ہو گا نہ کسی کان نے دیا یا اس کے قریب سنا ہو گا۔ وہ یہ تھا کہ ولایت کے ایک میوے فندق کے پوست میں ہاتھی دانت کی چار مجلسیں ترتیب دی تھیں، پہلی مجلسی گھٹتی گیروں کی ہے، کدو مخفی باہم رکھتی ٹھر رہے ہیں، ایک کے ہاتھ میں نیزہ ہے دوسرا ہاتھ میں رستی اور پھر زمین پر رکھے بیٹھا ہے اور اس کے سامنے ایک ڈنگا اور ایک کمان اور ایک برتن رکھا ہوا ہے۔

دوسری مجلس۔ ایک تخت ہنا کر اس کے اوپر شامیانہ نصب کیا اور اس پر ایک صاحب دولت کو بھایا۔ جو انہا ایک پاؤں دوسرے پاؤں پر رکھے ہوئے ہے، تکیہ پیچے لگا ہوا ہے۔ پانچ نفر خدمت گار اس کے گرد پیش کھڑے ہیں اور ایک شاخ کسی درخت کی اس تخت پر سایہ کئے ہوئے ہے۔

تیسرا مجلس۔ نٹوں کا تماشا ہے۔ ایک لکڑی پیچ میں کھڑی ہے، تین ریاں اس میں بندھی ہوئی ہیں ایک نٹ اس کے اوپر اپنے سیدھے پاؤں کو سر کے پیچھے سے باہمیں ہاتھ میں لئے ہے اور ایک بکری کو لکڑی پر تھا ہے ایک مخفی گردن میں ڈھول ڈالے بجارتا ہے اور دوسرا نٹ دیکھ رہا ہے، پانچ شخص اور تماشا دیکھ رہے ہیں جن میں سے ایک کے ہاتھ میں لکڑی ہے۔

چوتھی مجلس۔ ایک درخت ہے اس درخت کے نیچے جہا نگیر بادشاہ کی صورت ہنا کر بھائی ہے۔ اور ایک شخص ان کے پاؤں پر سر کے ہوئے ہے، اور ایک بیڑ مرد جہاں پناہ سے باتمیں کر رہا ہے۔

### عبداللہ خاں کی دکن کو روائی

شاہی فرمان صادر ہوا کہ عبداللہ خاں بہادر جنگ گجرات سے آ کرنا سک و تر بیک کے

راستہ سے ولایت دکن میں پہنچے، اور رام داس کچھا ہر کو جو حضرت عرش آشیانی کے معتمد خدمت گاروں سے تاختطاب راجحی و ایسپ و فیل و خلعت سے سرفراز کر کے خان نذکور کی لکھ کے لئے رخصت کیا کہ وقت پر دلیری و مردگی کے ساتھ مدد پہنچائے اور خبردار رہے۔ اور قلعہ نہ صہور بھی جو ہندوستان کے بڑے قلعوں میں سے ہے اسی کے حوالے کیا گیا۔

پانچ چار لاکھ روپیہ عبد اللہ خاں کے امدادی لشکر کے خرچ کے لئے روپ خواص و شیخ انبیا کے ساتھ خاں موصوف کے پاس بھیجا گیا، اور خوبجاہ ابو الحسن بھی اس مہم پر مستین ہوا۔

### ہرن کاشکار

اسی زمانہ میں موضع سموکر جو حوالی آکبر آباد کی شکار گاہ ہے۔ شکار قرغند کے لئے تشریف لے گئے۔ ایک وسیع میدان میں سراپا پردے لگا کر اس میں ہر نوں کاہنا کیا گیا۔ سات روز تک اہل محل کے ساتھ شکار سے دل خوش کرتے رہے نو سو سترہ ہرن نزد مادہ شکار ہوئے، چھ سو اکتالیس ہرن زندہ گرفتار ہوئے، ان سب میں سے چار سوراں قیچی پور بھیجے گئے کہ چڑا گاہ کے میدان میں ان کے پانی اور گھاس کی خبر کمی جائے، قریب ایک سو ہر نوں کی ناک میں چاندی کی کڑیاں ڈال کر اسی جنگل میں چھوڑ دیئے گئے۔ باقی جو تیر و تنگ سے شکار کئے تھے امراء اور تمام شاہ پسندوں کو تقدیم کئے گئے۔

### ایک نیا فرمان

بعض امراء سرحد کی نسبت چند باتوں کی اطلاع ملی جوان کے لئے نامناسب تھیں۔ فرمان صادر ہوا کہ اس کے بعد سے جو امور ضمین فرمان میں تفصیل سے بیان کئے گئے ہیں۔ اور سلطین کے ساتھ مخصوص ہیں ان سے سردار نہ رکھا جائے اول یہ کہ جہرو کہ میں نہ بیٹھیں اور بندگان شاہی کو چوکی و تسلیم کی تکلیف نہ دیں۔ ہاتھیوں کی جنگ نہ کرائیں میں آدمیوں کو اندھا کریں نہ ناک کان کاٹیں، اپنے ملازموں کو خطاب نہ دیں، بندگان بادشاہ کو سلام و مجرمانہ کریں نہ لکھتے وقت نقارہ نہ بجوا کیں جب ہاتھی گھوڑا ملاز بان شاہی اور اپنے نوکروں کو دیں تو اس کا شاہانہ اہتمام نہ کریں۔ بندگان شاہی کو پیداہ اپنی سواری کے ساتھ نہ لے جائیں اور جو کچھ ان کو لکھیں کاغذ پر مہر نہ کریں۔

## ساتواں سال

روزہ شنبہ 16- محرم الحرام 1021ھ کو جشن جلوس سال ہفت آراستہ ہوا۔ اس جشن میں خروہ اوزبک کو جواہز بکوں میں خروہ قریبی کے نام سے مشہور تھا اور اس دولت کے عمدہ فدا کاروں سے تھا آستانہ شاہی پر باریابی می۔

اسلام خاں کی عرض داشت پیش ہوئی جس میں عثمان بوہانی کے قتل اور اس سرزی میں کے افغانیوں سے پاک ہونے کی کیفیت لکھی تھی۔ عثمان بوہانی بنگال کی سرحد میں ایک بڑا زبردست سرکش دشمن تھا۔ اب کچھ بیان تازگی بخن کے لئے بنگال کی خصوصیات کا کر کے اصل مدعا کی طرف رجوع ہو گا۔

### بنگال کے حالات

بنگال اقلیم دوم کا ایک وسیع ملک ہے، اس کا طول بذرگاہ چانگام سے گذھی تک چار سو پچاس کوں اور عرض کوہستان شمالی سے علاقہ مدارن تک دو سو بیس کوں اور مجمع (آمدی) اس کی تخمینہ ساٹھ کروڑ دام ہے۔ جس کے ایک کروڑ پچاس لاکھ روپے ہوتے ہیں۔

زمانہ سابق میں وہاں کے حکام ہمیشہ بیش ہزار سوار، ایک لاکھ پیادہ، ایک ہزار فیل اور چار پانچ ہزار کشتیاں (بھری بیڑے کی) اور توپ خانہ رکھتے تھے۔

### بنگال پر افغانوں کا اسلط

شیر خاں اور اس کے بیٹے سلیم خاں کے زمانہ سے یہ ملک افغانوں کے تصرف میں آگیا۔ سلیم خاں کے بعد سلیمان خاں کرانی متصرف ہوا۔ اس کے بعد اس کا پیٹا داؤ دخان قابض رہا۔ اور

جب تخت سلطنت و جہان بانی حضرت عرش آشیانی کے جلوس چہاں افروز سے آ راستہ ہوا، عساکر اقبال اس ملک کی تحریر کے لئے متین ہوئے، امراء عظام مرتوق تردد و تلاش کر کے افغانوں کا استیصال کرتے رہے (اور حضرت عرش آشیانی کے عہد سے ولایت بنگالہ ولیائے ابدر قرین کے تحت میں ہے۔) لیکن ان بدجنت افغانوں کی ایک جماعت نیچ گئی تھی جن کا سرگردہ و افسر عثمان تھا۔ چہاں پناہ کے زمانہ میں کئی بار عساکر شاہی کے مقابلہ میں آیا۔ خصوصاً راجہ مان سنگھ کی حکومت کے زمانہ میں نمایاں مقابلے کئے اور اس کے استیصال کی نوبت نہ آئی۔ آخر جس زمانہ میں اسلام خال بیگانہ کا صاحب صوبہ ہوا ایک فوج زیر کمان شجاعت خال ترتیب دے کر عثمان خال کی ہمہ پر مقرر ہوئی اس صوبہ کے اکثر نامور امرا میں کشور خال پر قطب الدین خال کو کہ افتخار خال، سید آدم بارہ شیخ اچہہ معتقد خال پر ان معظم خال، اہتمام خال اور دوسرے ملاز میں شاہی اس کی کمک کے لئے نامزد رکے گئے۔

جب یہ لوگ اس کی حدود میں پہنچ تو پہلے ایک زبان دال تھن فہم اپنی بیچج کر عقل مندانہ نصیحتیں کیں مگر چونکہ نخوت و غور کا دھوکا اس کے دماغ میں گھس گیا تھا اور خیالات خام و افکار کا دکار ہو کر اپنے آپ کو بے قائدہ و نجیدہ رکھتا تھا جواب پر توجہ نہ کی اور ایک نال کے کنارے جس میں کچھ اور دلائل تھی لڑائی کے ارادے سے میدان جنگ آ راستہ کیا۔

خیر خواہان دولت یہ جرأت و تھور دیکھ کر زرہ پہنن کر آ مادہ پیکار ہوئے۔ جب عثمان کو خبر ہوئی کہ بہادران رزم دوست بتعایت ہمت و دلیری مستعد کارزار اڑیں اس نے بھی صیفی ترتیب دے کر سامنا کیا اور ہر فوج اپنی مقابلی فوج کے ساتھ نہایت سختی سے لڑنے میں مصروف ہو گئی۔ عثمان، فیل مست جنگی جن کو وہ اپنا قوت بازو و سمجھتا تھا آگے بڑھا کر فوج ہر اول پر چل آ اور جو اسی حملہ میں سید آدم بارہ شیخ اچہہ مدافعت کرتے ہوئے مارے گئے۔ اور افتخار خال سردار فوج میسرہ بھی دادشجاعت و مرد اگی دے کر شہید ہوا اس کے قدمیں نوکروں کی ایک جماعت بھی جاں بحق تسلیم ہوئی اسی طرح کشور خال سردار فوج میمنہ بھی مردانہ لڑتا ہوا رتبہ شہادت پر فائز ہوا۔ اتنے میں مخالفوں کی بہت سی فوج نذر ریخت ہو کر زمین پر ڈھیر ہو چکی تھی۔

### افغانوں کا انجام

جب عثمان نے دیکھا کہ بہت سے افران فوج شاہی راہ اغلام میں جان دے چکے ہیں تو

اپنے کشتوں کا شمار کئے بغیر بختہ نام کے مست ہاتھی کو سامنے رکھ کر خود فوج ہر اول پر چھپنا، چونکہ وہ بہت موٹا اور تو نہ میلا تھا، اس روز خود دار ہاتھی پر سوار تھا، شجاعت خان کے بیٹے بھائی اور اقراباً غیم کے مقابلے میں جوش، جرأت و بہادری کے ساتھ بعض مارے گئے اور بعض سخت زخم کھا کر بیکار ہو گئے شجاعت خان کے پاس جب وہ ہاتھی پہنچا تو اس نے ہاتھی پر برجھتے کاولد کیا اس کے بعد قبضہ شمشیر پر ہاتھ جما کر پے در پے زخم لگائے، پھر کثاڑ کھینچ کر دو ہاتھ لگائے تو ہاتھی نہایت مستی و دلیری کے ساتھ حصہ میں بڑھا اور شجاعت خان کو گھوڑے کے ساتھ زیر کر لیا۔ وہ شیر دل فیل انگلی بھلی کی طرح گھوڑے سے اتر کر جہانگیر پادشاہ کا نام زبان پر لایا اور سیدھا کھڑا ہو گیا۔ اس وقت اس کا جلو دار تکوار کھینچ کر ہاتھی پر دودتی دار کرنے لگا، جس کی ضرب سے ہاتھی بینہ گیا، شجاعت خان نے جلو دار کی مدد سے فیل بان کو ہاتھی سے کھینچ لیا اور ہاتھی کی سوٹ پر کثاڑ کا ایک اور زخم لگایا، ہاتھی اس زخم سے فریاد کرتا ہوا چند قدموں پر تیوار کر گرا، شجاعت خان کا گھوڑا بے ضرر و آزار محفوظ رہا۔

اس حال میں مخالفوں نے دوسرا ہاتھی شجاعت خان کے علمدار پر دوزا کر علمدار کو مع گھوڑے کے زیر کر لیا۔ شجاعت خان کی فخرہ زنی نے علمدار کو یہ کہہ کر ہوشیار کیا۔ مردانہ باش میں زندہ ہوں، ادھر دوسرے گرد نے جو علم کے آگے تھاتیر و شمشیر ہاتھ میں لے کر بہت سے آدمی قتل کر ڈالے اور علمدار کو سوار کر دیا۔

اب شجاعت خان علم کے نیچے کھڑا ہو کر اپنے ہیدر شد کے باطنی توجہات کا طالب ہوا۔ یہ وقت بہت نازک تھا، اکثر سردار ان سپاہ اپنی جانیں دے پچھے تھے۔ جو باقی تھے سخت زخمیوں کے پاٹعث بیکار ہو کر ادا غبیہ کے منتظر تھے کہ بادشاہ جو ان بخت کا اقبال ظاہر ہوا، اور ایک بندوق اس بدسرشت کی پیشانی پر لگی، کسی کو معلوم نہ ہوا کہ یہ زخم کس کے ہاتھ کا تھا عثمان نے جان لیا کہ اس زخم سے جان پہنچنے والی نہیں۔ بادصف اس کے جب تک تھوڑی جان بھی باقی رہی لٹکر کو جنگ کی ترغیب دیتا رہا۔ جب اپنے اور لٹکر کے اندر ضعف و عاجزی کے آثار نمایاں دیکھے ہاگ موز کر خود کو نیسم جان پڑا اور تک پہنچایا۔ نظر مند فوج بھی لٹکر کا ہمک تھا قاب کر کے اپنے خیموں میں آگئی۔

### عثمان خان کی وفات

دو پھر رات گزرے عثمان کا انتقال ہو گیا۔ عثمان کا بھائی ولی اور اس کا لڑکا اسریز سر پر خاک

ڈالے آدمی رات میں اس کی نش لے کر اپنی جگہ پہنچ لیکر بادشاہی کے قراولوں نے اس سانحہ سے آگاہ ہو کر شجاعت خاں کو اطلاع دی، خیرخواہوں نے تعاقب کا مہورہ دیا لیکن تردد و لکان اور بیاروں کی خبر گیری اور مرنے والوں کی جمیز و گھنیں کے انتظام کی وجہ سے اس روز تعاقب میں توتف ہوا، خُسن اتفاق سے معتد خاں (مختد) جو آخر میں بے فرمان شاہی لیکر خاں ہو گیا تھا اور عبد السلام پر معظم خاں اور دوسرے طالزم تین سوسوار اور چار سو توپی کے ساتھ تازہ دم آپنچے۔ شجاعت خاں نے ان لوگوں کو ساتھ کر کے اس گروہ کے تعاقب میں بیجا۔

### عثمان کے بھائی ولی کا پیام اطاعت

جب ولی برادر عثمان کو شجاعت خاں کا ارادہ معلوم ہوا تو وابی میں اپنی نجات دیکھ کر دلوخواہوں کے پاس پیام بھیجا کہ عثمان جو اس تمام شورش و فساد کا باعث تھا وہ تو مارا گیا۔ اور حق تعالیٰ نے اس کے شر کو ہماری طرف سے پورا کر دیا۔ ہم سب فرمائیں بے دار بندے ہیں۔ اگر شجاعت خاں قول دیں تو درگاہ کی غلائی اور بندگی کو سرمایہ سعادت جان کر آستانہ عالی پر حاضر ہوں اور عثمان کے ہاتھی مذر میں پیش کریں۔

شجاعت خاں، معتد خاں اور دوسرے والیگان دولت نے اس کو تسلی دے کر قول دیا۔ دوسرے روز ولی اور صریز اپنے دوسرے بھائیوں اور عزیزیوں کے ساتھ آ کر شجاعت خاں سے ملے اور انچاں ہاتھی برسم پیکش ساتھ لالائے۔ شجاعت خاں ان لوگوں کو ہمراہ لے کر جہاں گیر گئیں اسلام خاں کے پاس پہنچا۔

### اکبر آباد میں فتح کی خبر

جب اکبر آباد میں اس فتح کی خبر بادشاہ کو ہوئی اسلام خاں کوشش ہزاری ذات منصب دے کر اتیاز عطا ہوا اور اس کے ساتھ ان تمام لوگوں کو جن سے استیصال عثمان میں کارہائے نمایاں فاہر ہوئے تھے اضافہ منصب سے سرفرازی بخشی اور شجاعت خاں کو رسم خاں خطاب دیا گیا۔

### عبداللہ خاں کی ناکامی

عبداللہ خاں کے گھر میں سے دکن جانے اور ناکام و اپس ہونے کے واقعات یہ ہیں کہ

ہادشاہ کی رائے ہوئی کہ راجہ مان سنگھ، خان جہاں اور امیر الامر امیر زارتم برہانپور کے لٹکر کے ساتھ بردار کے راستے سے دکن آئیں۔ عبداللہ خاں خان عالم، علی مردان خاں بہادر، سیف خاں اور راجہ رام داس گھرات کے لٹکر کے ساتھ ناک تر بک کی راہ سے متوجہ دکن ہوں اور یہ فوجیں ایک دوسرے کی خبر کہ کرتارنخ میں پردونوں جانب سے غنیم کو گھیر لیں۔ اس تدبیر سے غنیم غالب ہی ہے کہ غنیم کا استیصال ہو جائے گا۔

عبداللہ خاں گھانیوں سے گزر کر غنیم کے ملک میں آیا تو دس ہزار سوار مستعد خوش اپہر و آراستہ اس کے ساتھ تھے غرور و خوتوں کے مارے دوسرا فوج کی پروانہ کر کے اپنی قدرت و قوت پر اعتماد کر بیٹھا اور بڑے زور شور سے مصروف قتل و غارت گری ہوا، چونکہ غیر کو اس کا بیدار اخطرہ تھا اس لئے اس نے اپنے تمام لٹکر اور کار آزمودہ آدمی بہت سی آتشہازی اور بان دے کر مقابلہ میں بیجے۔ دن کو لٹکر کے گرد پھر کروٹ مار کرتے تھے اور رات کو صبح تک بان لگاتے تھے۔

جتنا عبداللہ خاں کا لٹکر دولت آباد سے نزدیک ہوتا گیا اتنی ہی غنیم کی جمیعت بڑھتی گئی۔ اس پر مظہر دیکھ پردرپے لکھ بیجے جاتا تھا جب فوج دوم کا کوئی اثر نہ ہبھنے ہوا اور دشمن ہر روز قوی تر ہوتا گیا خیر گالوں نے بہتری اس میں دیکھی کہ ”یہاں سے احمد آباد چلتا چاہئے اور ایک دوسرے رنگ سے کارروائی کرنا چاہئے“، اس ارادہ سے دولت آباد سے لٹکے، راستہ میں غنیم موقع کی تاک میں تھا، مجبور ا مقابلہ کرنا پڑا علی مردان خاں بہادر نے جان دینے کی شان کر اپنے مقابلہ کی فوج سے مفرک آرائی کی اور دلیرانہ و مردانہ کاری زخم کما کر زمین پر گرا مرہ شپاہی (بڑی) اس کو اٹھا کر غیر کے پاس لے گئے۔ غیر نے اس کو قلعہ دولت آباد میں قید کر دیا اور علاج کے لئے جراح مقرر کیا گکروہ چانبر نہ ہوا اور چند روز بعد انہیں زفوں سے اس کی جان لکھ گئی۔ یہ بات اس کی مشہور ہے کہ کسی شخص نے کسی تقریب میں کہا ”فع آسمانی ہے“، اس نے جواب دیا ”پیش فتح آسمانی ہے مگر میدان ہمارا ہے۔“

اس مفرک میں ذوالفقار بیگ بھی بان کے زخم سے ملاجھ ہوا، جب لٹکر ولایت ہکلائے میں آیا مخالف اپنی سرحد سے واپس ہو گئے اور عبداللہ گھرات گیا۔ جب راجہ مان سنگھ خاں جہاں، امیر الامر اور امیر زارتم نے جو برادر کے راستے سے آتے تھے یہ وحشت ناک خبر سنی وہ بھی لوث کر عادل آباد میں شاہزادہ پروریز کی خدمت میں حاضر ہوئے۔

حقیقت یہ ہے کہ اگر یہ دونوں فوجیں سمجھ بوجھ کر قدم بڑھاتیں تو حسب مدعا نتیجہ برآمد ہونے میں کوئی تجھ نہ تھا۔ ناق و ناق شناسی سے آقا کا کام بھی خراب کیا اور خود بھی مطعون ہوئے۔

جب یہ خبر اکبر آپا میں بادشاہ کو پہنچی تو سخت ناراض ہوئے اور اس مہم کا انتظام خان خانہ کے پیغمبیر پر تھا۔ سمجھ کر اس کو خوجہ ابوالحسن کے ساتھ رخصت کیا۔

اس اثنائیں آصف خاں کے انتقال کی خبر آئی جو خاطر شاہ کوخت گران گزری۔ راقم کتاب نے اس کی تاریخ وفات "صد حیف ز آصف خاں" سے فی البدیہہ نکال کر بادشاہ جہاں گیر کے حضور میں پہنچائی ہے پسند کیا گیا۔ (آصف خاں کا حرم خانہ بہت بڑا تھا اور وہ مباشرت کا سخت حریص تھا اسی میں اس کی جان گئی)

### میرزا غازی کی وفات

اسی زمانے میں میرزا غازی کی خبر وفات پہنچی وہ میرزا جانی ٹر خاں حاکم ٹھہرہ کا لڑکا تھا دنیا میں اس کی تقدیر خوب چمکی یہاں تک کہ قندھار میں مضافات اور ٹھہرہ اطراف و مضافات کے ساتھ اس کی جا گیر میں دیکھیا گیا۔ جب تک زندہ رہا ہر ایک کے ساتھ اچھے سلوک کرتا رہا۔ نیک نایی میں مشہور تھا، جوان نیک نہاد، قابل اور مستعد تھا اہل خن اور طبیعت دار لوگوں سے صحبت رکھتا تھا خود بھی موزوں طبع تھا، شعر کہتا تھا اور قاری تخلص کرتا تھا۔ لیکن شراب پر فریقت تھا آخراں میں جان نے گیا۔ اس کے مرنے کے بعد ابوالثینی اوزبک بہادر خانی خطاب اور قندھار کی حکومت سے معزز ہوا۔

### شہزادہ سلطان خرم کا جشن شادی

اس واقعہ کے متصل شہزادہ والا ٹکوہ سلطان خرم کی شادی کا جشن منعقد ہوا (جس کی مکنی اعتقاد خاں پر اعتماد الدولہ کی لڑکی سے ہوئی تھی) اور شہزادہ جوان بخت نے شاہزادہ مجلس مرتب کر کے پر رعای گہر کے حضور میں نذر گزرانی جہاں پناہ کی بیکامات و عفت مآب پر دشیونوں کے لئے رسم کے مطابق مناسب قسم کے زیر تیار کرائے، امراء عظام کو خلعت فاخرہ دیا گیا اور میرزا رتم

مفہوی کو ملک ٹھٹھے کی حکومت سے سرفراز کیا گیا اور ریچ ہزاری ذات و سوار کے منصب کے موافق اس صوبہ میں جا گیردی گئی اور حکم ہوا کہ میر عبدالرزاق ٹھٹھے کی آبادی کی جمع بندی کر کے حاصل میرزا کی جا گیر اور اس کے ملکھات کو ادا کرے۔

### سلیمہ سلطان کا انتقال

اسی زمانہ میں بادشاہ کی طبیعت مائل شکار تھی کہ باغ دہرہ میں سلطان بیگم کے انتقال کی خبر آئی جس سے شاہ کا دل ختم تباہ ہوا۔

سلیمہ سلطان کی والدہ گل رخ بیگم فردوس مکانی کی صاحبزادی تھیں اور ان کے باپ میرزا نور الدین محمد نقشبندی خواجہزادوں سے تھے۔

سلیمہ سلطان ان تمام خوبیوں کے ساتھ متصف تھیں جو عصمت و پاکیزہ ولی کے ہوتے ہوئے سونے پر سہا کر کا کام کرتی ہیں، طبیعت بلدر کھنثی تھیں۔ کبھی ایک مصرع اور کبھی ایک شعر لطم کرتی تھیں مخفی خلص تھا یہ شعر ان کا ہے۔

کاکلت را من زستی رشتہ جاں گفتہ ام  
مست بودم زیں سبب حرثی پریشان گفتہ ام  
حضرت جنت آشیانی نے بیرام خاں کو منسوب کر دیا تھا، ان کے انتقال کے بعد حضرت عرش آشیانی اپنے عقد میں لے آئے۔ بلا مبالغہ سلیمہ سلطان بہت اچھی بیگم تھی۔ خدا مغفرت کرے۔

1۔ میرزا جانی کے حالات تفصیلی حضرت عرش آشیانی کے حالات میں لکھے جا چکے ہیں۔ میرزا غازی کو حضرت شاہنشاہی نے تربیت کیا تھا اور ٹھٹھے بدستور عنایت کر کے قندھار کی حکومت مستقل امر حمت فرمادی تھی اور ملک قندھار اور اس کا حاصل تمنہ انعام میں بخشنا۔

## آٹھواں سال

شب پنځښہ 28-محرم 1022 کو خرد آفتاب نے تختِ حمل پر اچلاس کیا اور آٹھواں سال

آغاز ہوا۔

ہو شنگ پر اسلام خال بگالہ سے آ کر زمین بوسی کی عزت سے شرف ہوا اور کھکے بہت سے آدمی جو جنگ میں گرفتار ہوئے تھے ذہب اور میش کے ان لوگوں کا ملک ہیکو درجنگ ہے۔ چند حیوان ہیں جو آدمی کی صورت میں ظاہر ہو کر بری و بُری حیوانوں میں سے جو ملتا ہے کھالیتے ہیں، کسی جاندار کو ان کے ہاتھ سے نجات نہیں۔ اپنی علاقتی بہن کو عقد و تصرف میں لے لیتے ہیں۔ ان کا چہرہ قرائقوں سے ملتا ہوا ہے اور لبھ جانی تبت کی زبان سے مشابہت رکھتا ہے ترکی سے بالکل الگ ہے۔ ان کا نہ ہب و آئین درست نہیں، دین اسلام و کیش سیدہ سے بہت بجید ہیں (عید کے دن مجلس عالی مرتب تھی حاضر ان باسط قرب کو درکچہ کا پیالہ دیا گیا۔ ایک مہر ہزار تو ل جس کے دو ہزار پانچ سو شوال ہوتے ہیں۔ یادگار علی سلطان اپنی دارائے ایران کو مرحت ہوئی) چیز کا دادہ کے ساتھ جفت ہوتا اور پچ دینا اس سال کے عجیب و اعجات میں شامل ہے۔

پا چھیتے کا بچہ

حضرت عرش آشیانی عنوان شاہ و سلطنت میں چیتے اور اس کے شکار پر بہت تجھ کرتے تھے تقریباً نو ہزار چھیتے جہاں پناہ کی سرکار میں فرماہم ہوئے بہت لوگ اس کے خواہاں تھے کہ یہ ہاتھ جفت ہو کر پچ دین۔ ہر چند تجھ کی ممکن نہ ہوا۔ کئی نرم و مادہ چیزوں کی گردن سے طوق لکال کر کن کو باغات میں چھوڑ دیا کہ آزادی سے سیر و شکار کریں اور جفت ہوں جب بھی مدعا نہ لکلا۔ اس وقت

ایک زر چیتا زنجیر طوق تو زکر مادہ کے پاس پہنچا اور جفت ہوا، اس سے ڈھائی مہینے کے بعد تین بچے پیدا ہوئے اور جوان ہوئے۔

### شیرنی کا بچہ

اس سے زیادہ عجیب شیر کا بچہ دینا ہے۔ اور اس سابق میں لکھا جا چکا ہے کہ اس دولت عالیہ میں شیر بے قید و زنجیر غول کے غول آدمیوں میں پھرتے ہیں۔ نہ آدمیوں کو نقصان پہنچاتے ہیں نہ وحشت و غصہ ان کی طبیعت پر غالب ہے۔ اتفاقاً ایک مادہ شیر حاملہ ہوئی تین مہینے کے بعد بچہ جنی حالانکہ ایسا کبھی نہیں ہوا کہ شیر جنکلی گرفتار ہونے کے بعد مادہ سے جفت ہو۔ چونکہ حکیموں کا قول ہے کہ شیر کا دودھ بصارت چشم کے لئے نہایت مفید ہے۔ بہت کوشش کی گئی کہ شیرنی کے پستان سے ایک قطرہ دودھ نکل آئے میسر نہ ہوا بلکہ اس کے پستان پر نی بھی ظاہر نہیں ہوئی۔ ملن غالب یہ ہے کہ یہ بات اس کے قہر و غصب کے غلبہ کی وجہ سے ہو گی۔

### دیوانے کتے کا ہتھنی کو کاشنا

انہیں دنوں دیوانے کتے کا ایک عجیب واقعہ مشاہدہ میں آیا۔ ایک رات کو ایک دیوانے کتے سے جس جگہ فیل خاصہ و بادشاہی بندھا ہوا تھا اس جگہ آ کر ہتھنی کے پاؤں میں کاٹ لیا۔ اس نے عجیب اور نئی نئی قسم کی فریادیں کرنا شروع کر دیں، جب تک فیل بان خبردار ہو کر خبر کو پہنچیں کتا بھاگ کر تھوڑے کے درختوں میں چھپ گیا۔ تھوڑی دیر کے بعد پھر لکلا اور اب کی ہاتھی کے ہاتھ پر کاٹا۔ ہاتھی نے اس کو ہاتھ پاؤں کے نیچے مسل کر مارڈا اس واقعہ کو ایک ماہ پانچ روز گزرے تھے کہ ایک دن ابر اور ہوا اور عدو برق کی شورش میں ہتھنی بے اختیار چلا گئی اور اس کے تمام اعھا میں رعشہ پیدا ہو گیا۔ زمین پر گر کر بہ ہزار محنت و درد اٹھی، سات روز تک چیم اس کے منہ سے پانی آتا رہا۔ دانہ پانی چھوڑ کر بحال تباہ روز و شب گزارتی تھی ساتویں دن اٹھی اور گر کر مر گئی۔

ایک ماہ کے بعد فیل کلاں بھی جس دن ابر و باد اور عدو برق کا دور تھا عین مستی میں زمین پر گر پڑا، تمام اعھا کا پہنچنے لگے، اور جب تک جیتا رہا بر ابر منہ سے پانی آتا رہا۔ حق تعالیٰ نے تمام دردوں کی دو اپیدا کی ہے سوائے سانپ کے پھن اور دیوانے کتے کے جن کے زہر کا کوئی علاج

جمیں بادشاہوں نے ہر چند کو ششیں کیں اس کے لئے کوئی افسوس یادوں میسر نہ ہوئی۔

### سفیر ایران کو خصت کر کے ایران کی سفارت پر خان عالم کا انتخاب

اس وقت یادگار علی سلطان اپنی شاہ عباس اپنے بازیں مرتع، کمر شیر مرتع چار قب زردوڑی، قلم کفی مرتع اور تیک ہزار روپیہ نقد مہاتیت فرمائے خصت و اپنی دی اور خان عالم کو سفارت ایران پر نامزد کر کے خلعف خاصہ گیسو بجا کیر اور کثار گرال بھا جس میں مردار یہ کاطرہ تھا عطا کیا اور روائی کی اجازت دی۔

بادشاہ کی اجمیر کروائی

چونکہ راتے متصور کے استعمال کے لئے ہمیشہ عساکر بادشاہی خود بادشاہ کی طرف سے متصین ہوتے رہے ہیں اور اس وجہ سے کہنام کام وقت پر موقوف ہیں اسی ہمکم کا انتظام شائستہ و پسندیدہ طور پر نہ ہو سکا تھا اب حالات نے یہ صورت اختیار کی کہ بادشاہ خود اس تیرہ بخت کی بیخ کنی پر توجہ کریں اور چند روز اجیر میں قیام کریں۔

اس عزم صائب کے ساتھ 2- شعبان 1022ھ مطابق شہر یورماوسال ہجوم جلوس کو پرچم دولت بلند ہوئے۔ جب دارالبرکت اجیر میں داخل ہوئے روپہ منورہ کی زیارت سے فارغ ہونے کے بعد ایک نو تعمیر عمارت میں نزول اجلاں کیا۔ ششم دے کی ساعت نیک میں حسب پسند ستارہ شناسان یوپیانی و ہندی نواب قدسی القاب بادشاہ زادہ عالم و عالیاں سلطان خرم کو لٹکر آراستہ و گرال تعداد کے ساتھ فتح و نظر کی حمایت میں روائی کی اجازت دی۔ رخصت عطا کرتے وقت قبائے زردوڑ گھبائے مرتع سے جڑی ہوئی جس کے پھولوں کے دور میں موتی نکل تھے اور ستارہ زردوڑی، وطہرہ مردار یہ فتح و نظر میں سلسل کو مردار یہ واسپ خاصہ عراقی و ترکی، فتح سعیج نام نہیں خاصہ مادہ نہیں و کمر شیر مرتع و نجیر مرتع مع تیول کنارہ گرال بھا عتیت ہوا۔ اور سوائے اس فوج کے جو سابق میں خان اعظم کی سر کردگی میں اس ہمکے لئے منسوب تھی بارہ ہزار سوار خوش اپسے اور جو اس قرۃ الہمین بادشاہت نے خود انتخاب کئے تھے ہمراہ کر دیئے گئے۔ اور دوسرے افسران فوج بھی حسب لیات و شائگی خلعف فاخرہ اپانی قچاق و فیلان خاصہ اور انواع مراثم و نوازش سے بہرہ دیا ہو کر معزز و ممتاز ہوئے۔ فدائی خال اس لٹکر کی بخشی گری پر مامور ہوا۔

## حاکم بنگالہ اسلام خاں کا انتقال

اسی زمانے میں اسلام خاں حاکم بنگال کے انتقال کا حال معلوم ہوا اس کی جگہ اس کا بھائی قاسم بنگال کا صاحب صوبہ مقرر کیا گیا۔ خواجہ ابو الحسن بخشی کے منصب پر فائز ہوا۔ خان اعظم کی شہزادے کے ساتھ بدسلوکی

چند روز کے بعد معلوم ہوا کہ خان اعظم صلاح و بہبود کے راستے سے ہٹ کر شاہزادہ کی خدمت میں بسلوک ناپسندیدہ پیش آ کر خود کو بے فائدہ رنجیدہ رکھتا ہے اس لئے خواجہ ابراہیم حسین کو اس کے پاس بیچ کر تر غیب و خوف آمیز احکام زبانی اس کو پہنچائے۔ خلاصہ کلام یہ کہ جس وقت وہ بہانپور میں تھا ہمیشہ ہر مجلس و محفل میں کہا کرتا تھا کہ اگر میں اس لڑائی میں کام آیا تو شہید ہوں گا اور غالب ہوا تو غازی۔ اور اس مصلحت کے لئے وہ جو کچھ کمک و امداد و توب خانہ وغیرہ کی درخواست کرتا تھا منظور ہوتی تھی۔ جب کام کا وقت آیا عرض داشت بیچی کر بغیر توجہ سلطانی اس عقدہ کا حل دشوار معلوم ہوتا ہے۔ جب فوج شاہی دارالبرکۃ اجیر میں پہنچی تو اس کے انتساب پر شاہزادہ کو عساکر نصرت فریں کے ساتھ اس جانب روانہ کر دیا اور اس مہم کا مدار اس رکن سلطنت کی کارروائی کے حوالہ ہوا۔

بادشاہ کو منظور یہ تھا کہ ایک لمحے کے لئے بھی خان اعظم شاہزادہ کی خدمت سے غافل نہ ہو اور طریقہ خیر خواہی و نیک اندیشی ہاتھ سے نہ دے کر اپنے آپ کو دین و دنیا میں نیک نام کرے۔ اگر ان احکام کے خلاف عمل کرے گا اپنی بد نیتی سے نقصان اٹھائے گا۔

جب خواجہ ابراہیم حسین نے فرض پیغام رسانی انجام دیا فرط خود رائی و زیاد کاری سے خان اعظم اس پر ملتقت نہ ہوا۔ اس لئے اس نسبت کی بنا پر جو اسے خرسو کے ساتھ تھی شہنشاہ نے ان اطراف میں اس کی موجودگی مصلحت نہ سمجھ کر حکم دیا کہ مہابت خاں جا کر اودے پور سے اس کو پیش گاہ سلطانی میں لائے اور محمد تقی دیوان محلات کو اجازت ملی کہ مند سوڑ پہنچ کر اس کے فرزندوں اور متعلقین کو اجیر پہنچائے۔ اس وقت شاہزادہ جہاں کی عرض داشت پہنچ کر عالمگماں ہاتھی جس پر رانا کو بہت ناز تھا سترہ زنجیر ہاتھیوں کے ساتھ جو پہاڑ کی گھائیوں میں پوشیدہ کر دیئے گئے تھے بہادران لشکر کے ہاتھ گرفتار ہوا امید ہے کہ وہ بھی اتنی ہی عجلت کے ساتھ گرفتار ہو جائے گا۔

